
P o r 
un futuro sin violencia 

Por un futuro sin violencia Por un 
futuro sin violencia Por un futuro sin 

violencia Por un futuro sin violencia Por 
un futuro sin violencia Por un futuro sin 
violencia Por un futuro sin violencia Por un 

futuro sin violencia Por un futuro sin violencia 
Por un futuro sin violencia Por un futuro sin vio-

lencia Por un futuro sin violencia Por un futuro 
sin violencia Por un futuro sin violencia Por un fu-
turo sin violencia Por un futuro sin violencia Por un 
futuro sin violencia Por un futuro sin violencia Por un 

futuro sin violencia Por un futuro sin violencia 
Por un futuro sin violencia Por un futuro sin vio-
lencia Por un futuro sin violencia Por un futu-

ro sin violencia Por un futuro sin violencia Por 
un futu- ro sin violencia Por un futu-

ro sin violencia Por un futuro 
sin violencia P o r 

un futuro sin 
violencia Por 

un futuro sin 
violencia Por 

un futuro sin 
violencia Por 
un futuro sin 
violencia Por 
un futuro sin

Masculinidades y violencia  
contra las mujeres  
Aportes para una discusión reflexiva.

P o r 
un futuro sin violencia Por 

un futuro sin violencia Por un futuro sin 
violencia Por un futuro sin violencia Por un futu-
ro sin violencia Por un futuro sin violencia Por un 
futuro sin violencia Por un futuro sin violencia Por un 
futuro sin violencia Por un futuro sin violencia Por un 
futuro sin violencia Por un futuro sin violencia Por un fu-
turo sin violencia Por un futuro sin violencia Por un futu-
ro sin violencia Por un futuro sin violencia Por un futuro sin 
violencia Por un futuro sin violencia Por un futuro sin violen-
cia Por un futuro sin violencia Por un futuro sin violencia Por 
un futuro sin violencia Por un futuro sin violencia Por un futuro 
sin violencia Por un futuro sin violencia Por un futuro sin violen-

cia Por un futuro sin violencia Por un futuro sin violencia Por un fu-
turo sin violencia Por un futuro sin violencia Por un futuro sin violen-

cia Por un futuro sin violencia Por un futuro sin violencia Por un fu-
turo sin violencia Por un futuro sin violencia Por un futuro sin 
violencia Por un futuro sin violencia Por un futuro sin violen-

cia Por un futuro sin violencia Por un futuro sin violencia Por un 
futuro sin violencia Por un futuro sin violencia Por un futu-
ro sin violencia Por un futuro sin violencia Por un futuro 
sin violencia Por un futuro sin violen- cia Por un 
futuro sin violencia Por un futuro sin 
violencia Por un futuro sin violen-

cia Por un futuro 
sin violencia Por 
un futuro sin vio-
lencia Por un futu-
ro sin violencia Por 
un futuro sin vio-
lencia Por un 
futuro sin vio-
lencia Por un 
futuro sin vio-
lencia Por un 
futuro sin vio-

lencia



2	 |	 Masculinidades y   
la violencia contra las mujeres

Derechos reservados 
Prohibida la reproducción de este documento por cualquier medio total o 
parcialmente, sin permiso expreso de la editora. Las ideas, opiniones y criterios 
expresados en esta publicación son responsabilidad exclusiva de su autor y no  
reflejan necesariamente la opinión de GIZ. 

Síguenos en

www.mujereslibresdeviolencia.usmp.edu.pe  
http://bloqueandolavcm.org

Publicado por la
Deutsche Gesellschaft für 
Internationale Zusammenarbeit (GIZ) GmbH

Domicilios de la Sociedad
Bonn y Eschborn, Alemania

Programa Regional “Combatir la Violencia  
contra las Mujeres en Latinoamérica”  
(ComVoMujer)
Pasaje María de Pardo, 
Edificio Peruval, Piso 4, 
San Isidro, Lima 27, Perú
T	 +51 1 442 1101
I	 www.giz.de/en/worldwide/12205.html

Responsable
Christine Brendel,  
Directora del Programa Regional 
ComVoMujer 
E	 christine.brendel@giz.de

Autor 
Julen Osa García 
Psicólogo, consultor e investigador 
E	 julen.osa@gmail.com

La GIZ es responsable del contenido de la  
presente publicación. 

Por encargo del
Ministerio Federal de Cooperación  
Económica y Desarrollo (BMZ) de Alemania

Diseño
Ira Olaleye, Eschborn, Alemania

Fotos
Página 5: © Sondra Wentzel
Todos los demás: © ComVoMujer

Setiembre 2016

http://www.mujereslibresdeviolencia.usmp.edu.pe
http://bloqueandolavcm.org
https://es-la.facebook.com/canallibre.deviolencia
https://www.youtube.com/user/ComVoMujer
https://twitter.com/ComVoMujer


	 	 |	 1

Contenido

Presentación .................................................................................................................................................................................................................. 	 2

1.	 Origen del estudio de las masculinidades .................................................................................................................. 	 3
1.1.	Inicio de la Masculinidad Hegemónica ............................................................................................................................................... 	 3
1.2.	Las Olas del Feminismo .................................................................................................................................................................................... 	 5
1.3.	Los Men’s Studies .................................................................................................................................................................................................. 	 6

2.	 La Masculinidad Dominante .......................................................................................................................................................... 	 7
2.1.	La Masculinidad y el Poder ............................................................................................................................................................................ 	 7
2.2.	La Masculinidad Hegemónica y las Emociones ........................................................................................................................... 	 8
2.3.	La Masculinidad y la Violencia contra las Mujeres .................................................................................................................. 	 11
2.4.	Las Masculinidades Alternativas y el Deseo .................................................................................................................................. 	 13

3.	 El Patriarcado ..................................................................................................................................................................................................... 	 16
3.1.	El Patriarcado y la Violencia contra las Mujeres ........................................................................................................................ 	 16
3.2.	Superación del Discurso Patriarcal ......................................................................................................................................................... 	 17

4.	 Desarrollo del trabajo con los nuevos hombres ................................................................................................. 	 19
4.1.	Fases de la Construcción de Masculinidades Alternativas ................................................................................................ 	 20

5.	 Bibliografía ............................................................................................................................................................................................................ 	 23



El presente documento para la discusión ha sido 
elaborado por el psicólogo español Julen Osa, por 
encargo de la Cooperación Alemana, implementada 
por la GIZ a través del programa regional “Combatir 
la Violencia contra las Mujeres en Latinoamérica – 
ComVoMujer”.

El documento presenta un análisis sobre la masculini-
dad hegemónica y su directa relación con el manteni-
miento de la violencia contra las mujeres. Asimismo, 
espera llevar a una conclusión reflexiva para plantear 
iniciativas en torno a la superación de este fenómeno 
social que repercute en el desarrollo de las mujeres y 
de los hombres.

El documento se estructura del siguiente modo: en 
el primer capítulo se aborda el origen del estudio de 

las masculinidades, considerando el inicio, las olas del 
feminismo y los Men’s Studies. En el segundo acápite 
se considera la masculinidad hegemónica y su relación 
con el poder, con las emociones, con la violencia y con 
el deseo. El acápite tres desarrolla los vínculos entre 
el patriarcado y la violencia contra las mujeres, y la 
superación del discurso patriarcal. Finalmente, en el 
cuarto acápite, se presenta el desarrollo del trabajo 
con los hombres y la construcción de masculinidades 
alternativas.

El texto en general viene a manifestar el posiciona-
miento del autor, entre otros que puedan existir, cuya 
pretensión es la de brindar los insumos necesarios 
para enriquecer la discusión sobre el tema y favorecer 
que otros/as puedan elaborar sus propios posiciona-
mientos.

Presentación 

2	 |	 Masculinidades y  
la violencia contra las mujeres



1.1.	 Inicio de la Masculinidad Hegemónica

El sistema de organización social en el que predomi-
nan los hombres sobre las mujeres en las esferas más 
variadas, entiéndase el patriarcado, fue construido 
hace miles de años. Ha evolucionado a lo largo de la 
historia y se ha expandido cual metástasis en los dife-
rentes contextos histórico-culturales. A partir de la 
unidad básica de organización que por aquel entonces 
era la familia primitiva, se instauró un sistema de nor-
mas y valores que estableció las conductas apropiadas 
para cada sexo, entrando a formar parte de la cons-
trucción cultural. En este sentido las mujeres fueron 
tratadas como mercancía desde el inicio de las socie-
dades tribales, debido principalmente a sus “servicios 
reproductivos”, garantizando así la supervivencia del 
grupo. Las mujeres se convirtieron en un recurso que 
los hombres podían adquirir.

Son los brazos y la leche materna los que han prote-
gido y aportado el sustento necesario para la sobre-
vivencia de los/as niños/as. Fue la necesidad la que 
determinó la primera división del trabajo ya que las 
mujeres hacían de madres; mujeres con el poder 
de dar vida y durante milenios la supervivencia de 
los grupos dependió de ello. Bajo las extremas con-
diciones en las que vivían y con una esperanza de 
vida de apenas treinta o cuarenta años, cada mujer 
debía tener varios embarazos para que al menos dos 
niños/as por pareja llegaran a adultos/as, de donde 
se deduce que era esencial para la supervivencia del 
grupo que las mujeres dedicaran la mayor parte de la 
vida adulta a los embarazos y a la maternidad (Lerner, 
1990). Se entiende que hombres y mujeres aceptaron 
esta necesidad en torno a la que construyeron un sis-
tema de creencias, normas y valores para preservar 
estas prácticas. 

A continuación las mujeres desarrollarían aquellas 
actividades productivas que pudieran combinar con 
la labor maternal, como por ejemplo mujeres fuer-
tes que aun portando a su hijo/a en el útero o en la 
espalda, cazaban presas para alimentar al grupo. Pero 
la precariedad y la breve esperanza de vida provoca-

rían que mantener con vida a 
las mujeres fuera una práctica 
esencial para la supervivencia. De 
donde se entiende que la primera 
división sexual del trabajo, en tanto 
los hombres se encargaban de la caza 
mayor y las mujeres de la recolección, res-
ponde a las diferencias biológicas de ambos 
sexos, no en cuanto a la fuerza o resistencia, 
sino a las diferencias reproductivas, concreta-
mente la de dar a luz y amamantar niños/as.

Ha de recalcarse que esta explicación biológica de 
la división del trabajo lo es en cuanto a los prime-
ros inicios de la evolución humana (Edad de Piedra), 
pues gracias al progresivo desarrollo del lenguaje sim-
bólico y la inherente racionalización de las relaciones 
inter-personales, se cimentan las bases de la civiliza-
ción, con cuya llegada se organiza una distribución 
más compleja de tareas y funciones. A partir de estas 
primeras etapas, la división sexual del trabajo con 
base en hecho de ser madres poco tiene de natural, 
pues la dominación masculina surge de una situa-
ción determinada por lo biológico pero con el tiempo 
se convierte en un fenómeno estructural impuesto. 
Cuando las personas se agrupan en torno a puntos 
de vista, ideas y objetivos compartidos, y se asignan 
las funciones y tareas respectivas de cada uno/a, es 
entonces cuando deja de ser funcional esta atribu-
ción y pasa a ser impuesta de manera estructural. Y es 

1.	Origen del estudio de las masculinidades

	 	 |	 3



que ha de subrayarse que la primera división sexual 
del trabajo, en la que las mujeres optaron por aque-
llas funciones que podían desempeñar junto a su rol 
de madres y criadoras, fue funcional y aceptada por 
hombres y mujeres (Lerner 1990:28). Sin embargo, 
la posibilidad de estructurar la división del trabajo 
para el cuidado de los/as niños/as, de manera que las 
madres tengan el tiempo necesario para desarrollar 
otras actividades económicas, ha sido negado en un 
ejercicio de dominación y tiranía masculina histórica.

Apoyado en principios de determinismo biológico, 
se consolida paulatinamente la aceptación del poder 
masculino a la vez que la subordinación se convierte 
en un destino inevitable para la mujer, lo que se tra-
duce en la obediencia al cuidado y servicio de los y las 
demás y la prohibición de adquirir los conocimientos 
que le permiten tener un criterio propio. Cabe acla-

rar que siempre han existido mujeres más o menos 
subordinadas dependiendo de su clase social, raza 

y/o procedencia. Las mujeres pertenecientes a 
la aristocracia o a familias oligarcas, no duda-

ban en practicar la violencia contra hombres y 
mujeres de distinta raza o clase para demos-

trar su poder. Sin embargo, el poder del que 
se apropiaban siempre estuvo supeditado 

a la superioridad masculina, siendo en 
estos casos la máxima autoridad la del 

esposo. Es apreciable el fenómeno 
de la interseccionalidad, en el que 

las personas tienen diferentes 
identidades, sujetas a distin-

tos grados de opresión.

Aunque es difícil ubicar el origen de la supremacía de 
lo masculino reconocida y regulada, puede encon-
trarse uno de los primeros reconocimientos legales 
en el Derecho Romano en el año 533 a.C. Por aquel 
entonces el pater familias era el dueño legal del hogar 
y de todos/as sus integrantes. La sociedad patriarcal 
típica de la Antigüedad tenía como base esencial a 
una familia perfectamente reglamentada por un hom-
bre, quien era sujeto poseedor de otros/as sujetos/as  
cosificados/as. El control que los cabezas de familia 
ejercían sobre sus mujeres, hijos/as y esclavos/as era 
fundamental para la vida del estado.

El cambio del modelo familiar patriarcal desde la 
Antigüedad Clásica a la evolución europea en la Edad 
Moderna (S.V – S.XVIII), ha tomado muchas formas 
que han ido cambiando con el tiempo, aunque las 
relaciones que conforman el contenido apenas se han 
modificado. Dentro de los modelos familiares occiden-
tales más actuales las relaciones interpersonales de 
la familia se van desarrollando en una línea un poco 
más igualitaria, comparados con anteriores modelos 
de relación despótica y tiránica. Sin embargo, las rela-
ciones económicas o sexuales continúan llevándose a 
cabo con un matiz de dominación patriarcal.

Es necesario resaltar que el sistema patriarcal se ha 
podido sostener con el consentimiento de las muje-
res; avalado mediante la inculcación del género, la 
privación del derecho a la enseñanza y el conoci-
miento, y recompensando con privilegios de recono-
cimiento social que otorgan una identidad respetada 
y valorada, a las mujeres cuando así lo aceptan. Basta 
con observar el prototipo que representan las prime-
ras damas; mujeres de imagen impecable, anfitrio-
nas, que constituyen el pilar fundamental del éxito 
de sus maridos. Las mujeres han participado durante 
milenios en el proceso de su propia sumisión porque 
psicológicamente han sido alienadas para que interio-
ricen y adopten esa identidad subordinada, siendo la 
ignorancia de su historia de lucha, la principal arma 
para mantenerlas subordinadas. Que no se hable de 
ellas no significa que no hayan existido. 

4	 |	 Masculinidades y  
la violencia contra las mujeres



1.2.	 Las Olas del Feminismo

Las primeras aproximaciones a una filosofía feminista 
o a un cuestionamiento directo y conjunto al patriar-
cado, se encuentran en la literatura francesa de finales 
del S.XVII. Planteamientos teóricos sobre los derechos 
de las mujeres, meditaciones sobre los impedimentos 
culturales que obstaculizan su acceso a la educación y 
otras reflexiones al respecto, conformarán la primera 
ola del feminismo.

Sin ánimo de olvidar a las mujeres que históricamente 
y desde posiciones individuales se han rebelado 
contra la desigualdad, el albor de la lucha feminista 
comienza con la Revolución francesa. Es en este 
momento histórico en el que las mujeres comienzan a 
expresarse conjuntamente para denunciar que la idea 
de la igualdad natural y política de los seres humanos 
“Liberté, egalité, fraternité”, no se aplicaba a las muje-
res. Olympe de Gouges fue escritora y filósofa pio-
nera en el desarrollo del pensamiento feminista. Sus 
revolucionarias ideas sobre la igualdad entre mujeres 
y hombres en una infinidad de ámbitos provocaron 
una gran animadversión hacia ella; tuvo que enfren-
tarse a la misoginia de su época siendo desacreditada 
y objeto de desprecio. Esta etapa del feminismo ilus-
trado que reivindicó la ciudadanía para las mujeres, 
dio lugar a la segunda ola del feminismo, de carácter 
más liberal y socialmente activo desde finales del 
S.XIX hasta mediados del S.XX.

Cabe hacer una pequeña reflexión: Si existe un movi-
miento, una dinámica, una acción respecto a algo, 
es porque hay una conciencia previa, de al menos 
su existencia. Es decir, no se puede tener ni la más 
mínima curiosidad por algo cuya existencia se des-
conoce. Los inicios de la lucha por la igualdad de 
derechos entre hombres y mujeres se han dado en el 
marco de una injusticia percibida, sobre la que se ha 
reflexionado y establecido una serie de conclusiones 
al respecto. Mujeres que siendo conscientes de su 
existencia oprimida han levantado su voz a modo de 
rebeldía, lo que ha dado lugar a una literatura refe-
rente a la feminidad y su subsistencia.	

Sin embargo, en el caso 
de los hombres no hay una 
documentación semejante al 
respecto de la masculinidad y 
su existencia opresora. Ni siquiera 
de su existencia a secas. Existe una 
amplia bibliografía de filósofos y pen-
sadores pertenecientes a la época de la 
Ilustración (S.XVII – S.XVIII) entre los que 
cabe destacar a Kant, Rousseau o Locke, en 
la que sus reflexiones sobre el hombre y su 
existencia evidencian una profunda creencia 
sobre la supremacía masculina, a la vez que 
naturalizan y justifican la violencia contra las 
mujeres. Pero no existe un conocimiento docu-
mentado al respecto, no hay ninguna meditación 
sobre el discurso de los hombres y su impacto, sobre 
la propia existencia de una masculinidad opresora. 

El orden tan natural que se iniciaba con aquella divi-
sión funcional y aceptada del trabajo, ha derivado en 
un ostracismo femenino a tales funciones para como-
didad de quienes instauran y mantienen este orden, 
apoyados en creencias elaboradas en un estadio más 
primitivo. Cuando los privilegios son estructurales, 
dejan de percibirse, por lo que no se ha investigado 
al respecto de esta forma de pensar, actuar y ser de 
los hombres, que mantiene esta estructura que les 
resulta beneficiosa. 

La tercera ola del feminismo adquiere un carácter más 
abstracto, comenzándose a cuestionar directamente 

	 |	 5



el patriarcado. Se introduce también la variable de 
la interseccionalidad, analizando el resultado de la 
combinación de diferentes identidades sujetas a dis-
tintos grados de opresión. Así como una mujer puede 
ser respetada y valorada en el espacio público –como 
por ejemplo las mujeres que ocupan altos cargos en 
la política- puede al mismo tiempo ser violentada en 
el espacio privado. No es la misma situación la de una 
mujer blanca que la de una mujer negra, mestiza o 
indígena en un mismo lugar, pues la combinación de 
distintas identidades oprimidas da lugar a escenarios 
sustancialmente diferentes. Pero el enfoque de la 
interseccionalidad no es mostrar qué grupo está más 
victimizado, sino reconocer diferencias y similitudes 
significativas para superar la discriminación (Syming-
ton, 2004). 

1.3.	 Los Men’s Studies

Es en este contexto en el que comienzan los pri-
meros estudios sobre la masculinidad. A media-

dos del S.XX la psicología norteamericana 
comienza a estudiar los patrones de con-

ducta masculino y femenino, dándose inicio 
al estudio de la masculinidad y acuñán-

dose por primera vez los términos iden-
tidad de género y rol de género. Extre-

madamente relevantes son también 
las primeras reflexiones acerca de 

que la anatomía sexual no nece-
sariamente predetermina la 

sexualidad, subrayando la influencia de las expecta-
tivas sobre la conducta de hombres y mujeres como 
determinantes en la construcción del género.

Desde finales de los años setenta hasta la actualidad, 
se ha incrementado el número de estudios y perspec-
tivas sobre la evolución y diversificación de la mascu-
linidad. Dentro de las Ciencias Sociales este género se 
ha convertido en un campo especializado del estudio 
de la masculinidad tradicional dominante, especial-
mente a partir de los años ochenta siendo desarro-
llado principalmente en países anglosajones bajo el 
nombre de los “Men’s Studies”. En este contexto cabe 
mencionar a Raewyn W. Connell, Michael S. Kimmel, 
Michael Kaufman, entre otros/as.

En una primera fase, previa a la aparición de los Men’s 
Studies, se consideraba a la mujer como algo dife-
rencialmente desconocido, lo que originó una abun-
dancia de estudios sobre su papel en las relaciones 
domésticas, en la economía, la política, entre otros. 
Pero a partir de un punto se empezó a pensar, con-
trariamente a lo que se creía, que el hombre era otro 
desconocido; especialmente cuando se identificaba al 
hombre en un solo modelo de masculinidad, la corres-
pondiente al hombre patriarcal. Los Men’s Studies van 
a plantear que las concepciones y prácticas sociales de 
la masculinidad varían en el tiempo y el espacio, que 
no existe un singular modelo de masculinidad, sino 
que son múltiples.

“La virilidad no es estática ni atemporal, es histó-
rica; no es la manifestación de una esencia interior, 
es construida socialmente; no sube a la conciencia 
desde nuestros componentes biológicos, es creada 
en la cultura. La virilidad significa cosas diferentes en 
diferentes épocas para diferentes personas” 

(Michael S. Kimmel, 1997)

6	 |	 Masculinidades y  
la violencia contra las mujeres



2.	La Masculinidad Dominante

2.1.	 La Masculinidad y el Poder

La masculinidad es generalmente entendida como el 
conjunto de atributos, conductas y roles considera-
dos propios de los varones. A lo largo del ciclo vital 
y considerando sus diferentes etapas, el discurso de 
los hombres debe convencer a una audiencia que los 
juzgará y condenará si considera que no cumplen su 
rol masculino. 

A partir de una diferenciación anatómica las socie-
dades han construido normas, prácticas y valores 
exclusivos para hombres y mujeres; el género ha sido 
asignado al sexo. Esta atribución determina las posi-
ciones sociales y los espacios que ocuparán hombres 
y mujeres, los recursos y medios que dispondrán así 
como los privilegios y sanciones que se les aplicarán, 
especialmente en caso de no concordar con el género 
asignado. A partir de un elemento anatómico, bioló-
gico externo, como el sexo, se construye su contorno 
social.

Los niños, para dejar de ser tales y pasar a lograr la 
categorización de hombre, deben pasar una serie 
de experiencias o pruebas. Dependiendo de su con-
texto, estas pruebas pueden estar fundamentadas 
en mantener una relación sexual, ingerir una copa 
de alcohol o traer una presa de caza. Pero una vez 

alcanzada la categoría de 
hombre, deberá cumplir 
con una serie de exigencias y 
normas no escritas, reforzadas 
y sostenidas por los mandatos 
sociales para no perder su condi-
ción. Tales mandatos sociales han 
sido interiorizados desde la primera 
infancia mediante un proceso social, cul-
tural y educativo, que consolida las bases 
del mandato cuyo alcance va más allá, lle-
gando a moldear la personalidad de hombres 
y mujeres.

En este sentido, existe un factor común o base 
de una masculinidad colectiva, en torno a la cual 
orbita todo un conglomerado de características y 
conductas agresivas que determinan el poder de 
un hombre. Entre éstas pueden incluirse la necesi-
dad de hacerle frente al desafío, limitada capacidad 
de percibir el peligro, incapacidad para procesar el 
dolor emocional, carencia de habilidades para cuidar 
la vida, rechazo a los sentimientos positivos como 
la solidaridad, empatía, etc. y especial rechazo a los 
comportamientos considerados femeninos. A la luz 
de la evidencia, se comprueba que esta clase de com-
portamientos facilitan una manera más segura de 
acceder al poder. El poder como elemento central de 

	 	 |	 7



la masculinidad hegemónica, que traspasa culturas, 
espacios y tiempo. A pesar de los cambios históricos, 
el modelo de masculinidad hegemónico/dominante 
se ha mantenido intacto. El hombre de hoy continúa 
acumulando poder y riqueza a todos los niveles, en 
todos los ámbitos y de todas las maneras. El hombre 
necesita ser poseedor de los grandes poderes mascu-
linos –el económico, el político y en una considerable 
menor medida, el saber-, así sea a costa de la subordi-
nación de la mujer. La posición del hombre dominante 
sobre la mujer dominada no tiene fronteras ni reglas 
éticas.

Si bien la masculinidad se define con base en el con-
texto cultural, existen comportamientos transcultu-
rales que la describen, como es el de evitar cualquier 
actitud considerada femenina, para lo que se recurre 
a la constante demostración de poder sobre otras 

personas, especialmente mujeres. Los hombres 
deben ser poderosos, protectores, autónomos, 

incisivos, racionales, deben estar por encima de 
mujeres, niños/as y ancianos/as, ser fuertes y 

estar dispuestos a demostrarlo. 

A modo de síntesis podría citarse a Kimmel 
y sus cuatro patrones de conducta comu-

nes que definen o engloban la identidad 
de la masculinidad y su discurso: Nada 

de mariconadas; la masculinidad 
se caracteriza por el repudio a lo 

femenino, por no hacer nada 
que remotamente pueda 

sugerir feminidad. Sé importante; la masculinidad se 
mide por el status y el tamaño de la billetera. Sé duro 
como un roble; un hombre se define por ser confiable 
en momentos de crisis, estable, inanimado. Mándalos 
al carajo. Sé atrevido, sé agresivo, arriésgate, vive al 
límite (Michael S. Kimmel, 1999).

2.2.	 La Masculinidad Hegemónica y  
	 las Emociones

A los hombres se les enseña desde la infancia que 
hay dos clases de personas: quienes dan las órdenes 
y quienes las reciben. Son clasificados y entrenados 
para pertenecer a la primera de las categorías de la 
dicotomía, suprimiendo la identidad propia e indi-
vidual, y condenados a proyectar una determinada 
forma de masculinidad al exterior. Algunos hombres 
interiorizan tanto esta identidad que asimilan esta 
superioridad y sumado a que carecen de las habi-
lidades emocionales necesarias para gestionar su 
supuesta superioridad, la violencia es lo que los man-
tiene como dominantes.

Desde la niñez se enseña a los hombres a no prestar 
atención a sus procesos emocionales, por considerar 
que obstaculizan el pensamiento y que son propios de 
las mujeres. Se les educa en habilidades instrumenta-
les pero no en habilidades emocionales, lo que en la 
etapa adulta desemboca en una baja tolerancia a la 
frustración, evitando siempre el contacto con la tris-
teza o el miedo, por no tener los mecanismos nece-

8	 |	 Masculinidades y  
la violencia contra las mujeres



sarios para procesarlos. Lo que se resume en que no 
pueden gestionar una descarga regulada de la tensión 
psicológica que les provoca el dolor. Frases como “los 
hombres no lloran”, “sé fuerte” junto con expectativas 
del género masculino como “los niños son agresivos”, 
pueden terminar cristalizando en rasgos de persona-
lidad (Leaper y Farkas, 2014) y patrones de conducta 
disruptivos, con inadecuadas gestiones emocionales.

Por lo tanto se desarrolla un mecanismo de defensa 
profundamente arraigado que reprime las emociones 
potencialmente dañinas, eliminando así la individua-
lidad subjetiva de la identidad propia, para ajustarse a 
la demanda social. Proyectar una imagen de hombre 
superior reprimiendo emociones, es eliminar la iden-
tidad en tanto la experiencia emocional determina 
la subjetividad de cada uno/a, pues en función de las 
experiencias personales cada vivencia emocional es 
procesada de manera distinta. Lo que los hombres 
proyectan al exterior no es una individualidad subje-
tiva elaborada a través de las experiencias personales, 
sino una construcción de conocimientos, conductas y 
valores impuestos mediante mandato, que le otorgan 
la identidad de un hombre con el riesgo potencial de 

ejercer la violencia contra 
las mujeres. 

Partiendo de que la violencia se 
concibe como el uso de la fuerza 
para lograr un fin, ésta puede ser 
una herramienta frecuentemente uti-
lizada por quienes presentan una alta 
demanda de logro con bajas habilidades 
para afrontar el fracaso. Situaciones o con-
flictos que no se pueden superar provocan 
frustración y dolor, y al no poder procesarlos 
entrando en contacto con el contenido incons-
ciente al que están vinculados, se facilita el uso 
de la violencia como atajo para su evitación. 

Ahora bien, cuando de lo que se trata es de la violen-
cia contra las mujeres, el uso de ésta para hacer frente 
a las situaciones frustrantes adquiere una connota-
ción de acting out: un paso al acto como expresión en 
este caso, de un deseo inconsciente de dominación. A 
la carencia de habilidades emocionales mencionada 
se le suma un deseo inculcado, una necesidad de apa-
rentar aquello que se debe ser, inducida mediante 

	 	 |	 9



una ideología de género que adoctrina a hombres 
y mujeres a adoptar posiciones inequitativas y des-
compensadas, como si fuera el orden natural. Pensar, 
actuar y ser de acuerdo a lo que dictan los manda-
tos sociales tratando de cumplir con las expectativas 
impuestas puede ser algo muy frustrante, especial-
mente si cuando de lo que se trata es de asemejarse a 
un arquetipo ilusorio y completamente irreal. La frus-
tración y el estrés que genera el tener que ocupar una 
posición de éxito y dominación adoptando una identi-
dad irreal, provoca en numerosas ocasiones el ejerci-
cio de la violencia hacia quien ocupa una posición más 
débil, para reafirmar la dominación y el poder. 

Así como el fenómeno de la violencia contra las muje-
res no entiende de clase social, económica o cultural, 
no puede tampoco hablarse de un perfil definido de 
un hombre que maltrata. La mayor aproximación al 

contorno de la figura del maltratador, podría ser 
la de hombre de sexo masculino. Sin embargo, 

sí pueden concretarse una serie de rasgos en 
común que presentan los hombres que mal-

tratan a las mujeres: tendencia a la búsqueda 
del control de la relación, actitudes de vigi-

lancia y celos hacia la pareja, poca o nula 
capacidad para comunicar sentimientos 

y cuestiones referentes a la afectividad, 
dificultad a la hora de afrontar situa-

ciones conflictivas, legitimización 
de la violencia (donde la mayoría 

de ellos sólo son violentos en el 
hogar), limitada tolerancia a la 

frustración, temor a perder 
la estima y el poder, etc. 

En resumidas cuentas, 
el sentimiento de 

poder que tienen 
sobre las muje-

res, siendo el 
poder el 

objeto 
y 

no la causa de la violencia. La imperfección misma del 
sistema orquestado, la confrontación de ese poder 
nato con la realidad de que no es tan natural como 
les hicieron creer, es causa de la violencia contra las 
mujeres. Una jerarquía legítima tendría menos necesi-
dad de intimidar (Connell, 2005).

Estilos de crianza sobreprotectores, complacientes, 
permisivos y teniendo como eje transversal la cul-
tura de desigualdad entre lo que deben ser un hom-
bre y una mujer, son un buen caldo de cultivo para 
la aparición de estos rasgos. Socialización patriarcal 
por medio de la que los hombres (y las mujeres) han 
asumido su destino dominante y subordinado, res-
pectivamente. Hombres que vinculan el concepto del 
triunfo al trabajo por encima de las relaciones perso-
nales, o que valoran menos las cuestiones amorosas 
o familiares que las económicas a la hora de estimar 
el éxito, o que tienen miedo a que los vean llorar, o 
que creen que necesitan regular sus emociones, son 
ejemplos muy interesantes para hacer una radiografía 
de la masculinidad dominante, en la que se aprecia el 
inadecuado manejo del mundo emocional que tienen 
los hombres debido a que esta aptitud ha permane-
cido en el olvido para la masculinidad hegemónica. 
Esta dificultad inducida trae consigo lo que podría 
denominarse “soledad masculina” (Fernández-Llé-
brez, 2005), es decir, esas situaciones de soledad 
emocional, en la que los hombres no encuentran la 
manera de liberar la tensión y el dolor emocional 
inherentes al hecho de estar vivos/as, que frecuente-
mente deriva en conductas de riesgo predominante-
mente masculinas como el abuso de alcohol y/u otras 
sustancias psicoactivas. 

Algunos estudios arrojan datos sobre la creciente 
valoración de los aspectos relacionados con el mundo 
afectivo familiar (vida en pareja, hijos/as, etc.) que, 
combinado con las bajas habilidades emocionales 
presentes en muchos hombres, da lugar a un escena-
rio particular de dependencia afectiva. Así, al querer 
tener una mayor participación en el ámbito emocio-
nal de la familia con inadecuadas herramientas para 
su manejo, los lleva a ser dependientes de quien sí 

10	|	 Masculinidades y  
la violencia contra las mujeres



tiene más experiencia y un manejo adecuado en ese 
aspecto. Es una visión novedosa frente a la imagen 
convencional de “hombre duro” (Barragán, 2004). 

Este nuevo paradigma incongruente en lo que res-
pecta a la posición del hombre frente a la esfera 
afectivo-emocional, brinda a los maltratadores una 
manera particular de abordar estas contradicciones: 
estableciendo una interdependencia entre el poder y 
el dolor, de forma que la manera de controlar el miedo 
y la inseguridad, sea reafirmando el poder. En esta 
línea, la incapacidad de muchos hombres para resol-
ver sus propios conflictos tiende a justificar el ejercicio 
de la violencia para satisfacer la necesidad de control. 
Debido a la carencia de habilidades que presentan 
para procesar el dolor y la frustración, y alentados por 
el silencio social que los agresores toman como justi-
ficativo de su conducta, al indicar que estaban en lo 
correcto. Estos tres elementos (necesidad de control, 
incapacidad para resolver conflictos asertivamente y 
justificación de la violencia) componen un cóctel en el 
que los malos tratos cobran vida dentro de un círculo 
vicioso, ya que el control ejercido sobre sus parejas 
u otras mujeres refuerza la dependencia hacia ellas, 
por lo que la conducta de control se refuerza suce-
sivamente, en una escalada de intensidad de estas 
conductas que, por desgracia, frecuentemente acaban 
dando lugar al ejercicio explícito de la violencia. 

2.3.	 La Masculinidad y la  
	 Violencia contra las  
	 Mujeres

Atendiendo al hecho que la cons-
trucción de la masculinidad está estre-
chamente vinculada con la superiori-
dad y la violencia contra las mujeres, las 
teorías en torno a este fenómeno tienden 
a coincidir –tal y como se ha analizado ante-
riormente– en que es la causa social la que 
mejor ilustra esta relación cuasi causa-efecto. 
Sin embargo, aún siguen vigentes otros puntos 
de vista que, a pesar de haber quedado demos-
trado empíricamente lo desacertados que resultan 
sus planteamientos, siguen siendo defendidos. Las 
explicaciones que parten de puntos de vista biológi-
cos, psicológicos o psiquiátricos han resultado a todas 
luces insuficientes para aclarar cómo se relaciona la 
masculinidad con la violencia hacia las mujeres, aun-
que no falten adeptos/as que defiendan explicaciones 
tan obsoletas.

Desde el enfoque biológico la violencia es ejercida 
como una respuesta adaptativa; en un entorno 
amenazante es necesario en ocasiones emitir una 
respuesta violenta para sobrevivir. Bajo este marco, 
hay quien defiende que los hombres son genética-
mente propensos a ejercer la violencia porque de 
esta manera han podido sobrevivir. Si ésta es gené-
ticamente predispuesta no debería ser influenciable 

	 	 |	11



por dónde y contra quién se ejercita. La violencia que 
los hombres generan en el hogar es dirigida a quien 
menos poder físico y social tiene, por lo que una expli-
cación biológica a este fenómeno es claramente insu-
ficiente.

Desde el enfoque psicológico se entiende que el hom-
bre es violento porque algún tipo de patología o limi-
tación psicológica le hace sentir vulnerable e inseguro, 
y utiliza la violencia como medio para compensar y 
reafirmar su valor. Violencia entendida como una res-
puesta de ira, que no explica entonces cómo es que 
hay hombres que no emiten respuestas violentas, y 
tampoco explica que existiendo una falta de control 
de ira, la violencia ejercida sea calculada. 

El punto de vista social arroja una mayor cantidad de 
información, más aun considerando que la socia-

lización de género es una poderosa herramienta 
de alienación y control. Hombres y mujeres son 

adoctrinados/as para cumplir con sus respectivas 
tareas y funciones a lo largo de las diferentes 

etapas del ciclo vital, en un marco de roles 
recíprocos de dominador-dominada. Hace 

tiempo que se ha asumido la superioridad 
del hombre frente a la mujer, de la mascu-

linidad sobre la feminidad, y la violencia 
ha sido la herramienta que ha permi-

tido mantener este dominio. La vio-

lencia contra las mujeres tiene el objetivo de mante-
ner a la mujer bajo el control del hombre, reafirmando 
el poder de la masculinidad mediante la violencia que 
ejercita para mantener esta posición dominante. Es 
la socialización de género la que enseña que mujeres 
y hombres son diferentes, que unos son dominantes 
y otras son oprimidas, y que eso es natural, determi-
nado por la biología y por tanto no es cuestionable. 

Con el paso del tiempo, los hombres han perpetuado 
un sistema que usa a los individuos para ejercer con-
trol sobre sí mismos, y, que a su vez garantiza una 
predominancia del hombre sobre la mujer en todos 
los órdenes. De esta manera se entiende la violencia 
como un ejercicio de control social sobre las mujeres.

A modo de síntesis, las investigaciones sobre la violen-
cia contra las mujeres arrojan una serie de verdades. 
La primera, que son los agresores los únicos respon-
sables de la violencia que ejecutan contra las mujeres. 
La segunda, que la violencia contra las mujeres es una 
anomalía que se origina con las primeras formas de 
orden social, y es universalmente construida, apren-
dida y heredada. Y la tercera, es que existe una clara 
intencionalidad de diluir responsabilidades, quitar 
gravedad y atribuir una culpabilidad indirecta a las 
variables sociales, culturales y económicas, por parte 
del discurso patriarcal. 

12	|	 Masculinidades y  
la violencia contra las mujeres



2.4.	 Las Masculinidades Alternativas  
	 y el Deseo

A través de los medios de comunicación y otras enti-
dades sociales, el sistema patriarcal ha venido promo-
viendo un proceso de socialización en el que establece 
conexiones entre la violencia y la excitación, y la igual-
dad con la falta de excitación. Basta con echar una 
mirada a las producciones audiovisuales comerciales, 
en las que los hombres atractivos no son los que rea-
lizan las tareas del hogar, sino aquellos que llevan a 
cabo conductas de riesgo. La socialización del deseo 
hacia hombres que desarrollan su masculinidad den-
tro del marco tradicional, hace que resulten atractivos 
aquellos que muestran actitudes desafiantes, llegando 
a ser agresores en potencia. Este vínculo entre la vio-
lencia y la excitación propaga, entre otros múltiples 
aspectos, la violencia contra las mujeres. 

Los hombres que desarrollan una masculinidad tradi-
cional no necesariamente son violentos, pero todos 
los violentos encajan en el modelo de masculini-
dad tradicional (Conell, 2005). En este contexto se 
entiende violencia por el uso explícito de la fuerza, ya 

que hombres tradicionales 
pueden no hacer uso deli-
berado de la fuerza pero tam-
poco realizan tareas domésticas 
por considerarlas propias de muje-
res, contribuyendo así en el mante-
nimiento de la desigualdad. Son los 
hombres masculinamente tradicionales 
quienes ejecutan la violencia, por lo que 
se deduce la urgente necesidad de transfor-
mar el deseo que se estimula hacia hombres 
tradicionalmente masculinos para superar la 
violencia contra las mujeres. El modelo familiar 
patriarcal (monógama, blanca, heterosexual, 
conservadora, autoridad recae en el padre, trans-
misión patrilineal del parentesco,…) y el modelo 
socializador del deseo favorecen en las mujeres la 
sobrevaloración del matrimonio y la autorrealización 
personal mediante el afecto. En esta línea nuevos 
estudios reconocen la influencia del amor romántico 
con el mantenimiento de la violencia contra las muje-
res. Quienes asumen el modelo de amor romántico y 
los mitos que de él derivan, tienen más probabilida-
des de ser víctimas de violencia, porque consideran 

	 	 |	13



que es el amor lo que da sentido a sus vidas y por lo 
tanto, renunciar al amor rompiendo la pareja sería un 
fracaso absoluto; piensan que “el amor todo lo puede” 
y por ello deben ser capaces de subsanar cualquier 
dificultad que se presente, lo que les lleva a mantener 
esa relación violenta y a asumir que el amor y la vio-
lencia son compatibles, incluso llegando a aceptar que 
ciertos comportamientos violentos son una prueba de 
amor (González y Santan, 2001).

El amor como construcción cultural ha tenido dife-
rentes concepciones a lo largo de la historia, desde la 
antigua Grecia, en la que las relaciones afectivo-se-
xuales estaban separadas del matrimonio donde el 
sexo con la esposa tenía como finalidad la procrea-
ción, hasta la época contemporánea, en la que se 
considera el amor platónico y romántico la razón fun-
damental para el matrimonio y estar enamorado/a 

la base para formar una pareja. De donde derivan 
mitos como la pasión eterna, la exclusividad (impo-

sibilidad de estar enamorado/a de más de una 
persona), omnipotencia (el amor verdadero lo 

puede todo), la “media naranja” (alguien pre-
destinado/a), etc. (Esperanza Bosch, 2011). 

El modelo de amor romántico promueve las 
relaciones de dependencia en las muje-

res y lleva erróneamente a pensar que 
la violencia contra las mujeres se da 

en el marco de una relación perma-
nente, de manera que fomenta la 

falsa percepción del peligro en 
el acto mismo de enamorarse, 

asumiendo que no serán 
víctimas de violencia si 

sólo mantienen relacio-
nes esporádicas. 

La evidencia 
empírica 

demues-
tra el 

error en este aspecto: la violencia contra las mujeres 
es ejecutada por hombres violentos, independiente-
mente de si se da en el marco de una relación esta-
ble o esporádica. No depende de la relación, sino del 
hombre. No es el amor romántico, sino los hombres 
violentos los responsables de la violencia contra las 
mujeres. No es romántico, sino patriarcal. 

Es la masculinidad tradicional, hegemónica, arcaica, 
desfasada y obsoleta, en torno a la que se articulan 
mecanismos de alienación de masas para hacerla 
necesaria y atractiva, la que ocasiona la violencia de 
género. Un arquetipo caduco para una sociedad con 
forma democrática pero contenido anticuado, que 
evidencia la urgente necesidad de articular nuevos 
modelos de masculinidad.

Retomando la cuestión del deseo, hay que recoger el 
hecho de que el lenguaje del deseo no ha sido trans-
formado en el modelo de hombre igualitario, sobre el 
que recae el lenguaje de la ética en tanto es igualita-
rio, pero no se articula el lenguaje del deseo (Flecha, 
Puigvert y Ríos, 2013). Basta citar la creencia popular 
de que los hombres buenos son quienes están satis-
fechos con sus esposas, mientras que los hombres 
malos son quienes las satisfacen. En los casos más 
extremos, se relaciona la figura del hombre bueno con 
la de un sometido, afeminado y hasta “cornudo”. 

Sin embargo, nuevos modelos de masculinidad alter-
nativa comienzan a ser representados en hombres 
que combinan atracción e igualdad, hombres que 
articulan el lenguaje del deseo junto con el de la ética, 
hombres que buscan relaciones de igualdad basadas 
en el deseo. Hombres buenos que son atractivos y 
deseables.

Nuevas masculinidades que nacen al margen de 
la creencia de que los hombres para liberarse del 
modelo hegemónico de masculinidad tradicional, 
deben desarrollar sus habilidades emocionales en vez 
de volverse fuertes y seguros. Dando lugar al malen-
tendido de que ambas (fortaleza y sensibilidad) fue-

14	|	 Masculinidades y  
la violencia contra las mujeres



ran incompatibles. Para las nuevas masculinidades 
alternativas al hecho de aprender a manejar correc-
tamente las emociones para regular el comporta-
miento, se le añade la necesidad de ser fuertes para 
construir relaciones igualitarias, entendiendo la fuerza 
no asociada al poder físico, sino a la resistencia emo-
cional para hacer frente a la sucesión de ataques para 
menospreciar su identidad. En este sentido la lucha 
feminista y las nuevas masculinidades coexisten; de 
la misma manera en la que algunos hombres se han 
implicado en la lucha por la igualdad tras haber tenido 
contacto con movimientos feministas, también es 

cierto que algunas muje-
res se han involucrado en el 
feminismo tras haber tenido 
contacto con esta clase de hom-
bres.

La lucha por la igualdad de género 
debe consistir en la lucha de hombres 
y mujeres contra la sociedad patriarcal, 
defendida por algunos/as, quizás la mayo-
ría, hombres y mujeres.

	 	 |	15



3.1.	 El Patriarcado y la Violencia contra 	  
	 las Mujeres

La violencia contra las mujeres es un crimen histórico 
y universal, en todas las circunstancias de la vida la 
mujer ha sufrido violencia y ha estado sometida al 
control y dominio ajeno negándosele el derecho al 
conocimiento. Esta condena a la sumisión que se ha 
venido ejecutando durante siglos, la siguen practi-
cando infinidad de culturas que se consideran per-
tenecientes a la sociedad civilizada, bajo el amparo 
de las creencias religiosas cuyo discurso aliena a la 
población sobre la inferioridad de la mujer y nutre los 
cimientos de un sistema patriarcal profundamente 
arraigado en la cultura, de manera que aceptamos y 
vemos como normal la naturaleza sexuada de la vida 
cotidiana.

Sistemas sociales en los que perpetuamente se 
ha dado una predominancia del hombre sobre la 

mujer en todos los órdenes, en los que incluso 
hoy en día el linaje se sigue transmitiendo úni-

camente por la vía masculina, llegando a invisi-
bilizar la existencia de las mujeres.

Si bien la violencia no constituye el marco 
definitorio de la identidad masculina, sí 

que forma parte del proceso socializa-
dor masculino. La violencia contra 

las mujeres hunde sus raíces en la 
misma estructura patriarcal, en 

una ideología que se adquiere 

a través del adoctrinamiento que comienza con el 
nacimiento y se extiende a lo largo del proceso forma-
tivo de las personas, quienes terminan siendo militan-
tes activos de la ideología. 

Teniendo en cuenta el rol dominante que desarrollan 
los hombres al amparo del sistema patriarcal, es de 
vital importancia vincularlos y lograr su compromiso 
para comenzar a establecer cambios. Cambiando a los 
tomadores de decisiones que en su mayoría son hom-
bres, podrán generarse los cambios necesarios para 
hacer frente a la violencia contra las mujeres; cons-
truir relaciones de igualdad en el ámbito de la toma 
de decisiones supone generar los cambios de identi-
dades necesarios para modificar el paradigma de lo 
masculino –y por ende de lo femenino-, que son los 
elementos que lubrican la maquinaria de la violencia 
contra las mujeres.

Cambiar al hombre como figura tomadora de decisio-
nes es confrontarlo con su propia identidad privile-
giada, cuya existencia agraciada ha permanecido invi-
sible hasta el momento. Es necesario hacer visibles 
las posiciones aventajadas que ocupan los hombres 
en el sistema patriarcal, pues ellos tienen más posibi-
lidades de incidir positivamente en la generación de 
un cambio de posicionamientos e identidades. Por 
poner un ejemplo, la voz de las mujeres no tiene la 
misma influencia que la de los hombres en un debate 
público; la voz del hombre tiene más poder, lo que 
también puede ser aprovechado en la lucha contra la 
violencia sexista. Supone una utilización de los privi-

3.	El Patriarcado

16	|	 Masculinidades y  
la violencia contra las mujeres



legios patriarcales en la lucha misma contra el patriar-
cado.

Debe analizarse lo siguiente: ¿Son realmente efectivas 
las estrategias centradas solamente en las mujeres? 
Establecer sinergias en torno al empoderamiento de 
las mujeres en tanto son las víctimas, supone reforzar 
aquellas brechas de la identidad femenina por las que 
se introduce la violencia, destruyendo su estructura 
física y emocional. Por lo tanto, se puede reforzar la 
fortaleza de la víctima y prevenir de esta manera la 
violencia contra ella. Sin embargo, las mujeres empo-
deradas seguirán siendo víctimas de la violencia 
patriarcal, pues cambiar la identidad de las mujeres es 
prevenir la violencia y los efectos derivados. Para eli-
minar, erradicar y extirpar la violencia contra las muje-
res es necesario ir más allá; se requiere trabajar direc-
tamente sobre la figura victimaria, sobre aquél que 
es directamente responsable de la violencia ejercida 
contra las mujeres: el hombre patriarcal tradicional.

Aunque la violencia contra las mujeres no entiende de 
estratos culturales, clases sociales o niveles económi-
cos, es el hombre de sexo masculino, a modo de títere 
del sistema patriarcal, el único responsable de ejercer 
la violencia contra las mujeres. Desde esta perspec-
tiva, trabajar para la erradicación de este fenómeno 
pasa irremediablemente por involucrar a los hombres.

3.2.	 Superación del Discurso Patriarcal

La masculinidad dominante es una expresión com-
pleja que adopta diferentes formas en diferentes 
tiempos y espacios. Su cuestionamiento y decons-
trucción es el punto de partida del camino hacia la 
igualdad. Superar el aislamiento emocional de los 
hombres, alejarse de las conductas de exhibición y de 
riesgo e involucrarse más en comportamientos que 
cuidan a la persona, reporta beneficios directos en 
la salud de los hombres y de las mujeres, generando 
hombres más libres y autónomos. Sin embargo, la 
participación activa de los hombres en la lucha por la 
igualdad y el des-empoderamiento masculino es una 
práctica cuyo alcance va más allá.

La lucha por la igualdad 
de género por medio de la 
liberación del lastre patriarcal, 
se concibe como un ejercicio 
de crecimiento personal para los 
hombres. Renunciar a los rasgos y 
valores impuestos, a modo de des-em-
poderamiento masculino, es un proceso 
de ampliación de capacidades cognitivas, 
procedimentales y actitudinales. Partiendo 
de una sensibilización previa en torno al 
reconocimiento de los efectos nocivos que 
tiene la masculinidad hegemónica en los hom-
bres (incapacidad y aislamiento emocional, vida 
consumida en el trabajo, frágil autoestima, pre-
disposición a sufrir infartos, toxicomanías, penas 
de cárcel, soledad,…), debe existir un espacio de 
encuentro y reflexión compartida para tomar con-
ciencia de que el modelo de masculinidad es aprehen-
dido mediante la socialización de género, a la vez que 
proporcione una estructura de contención psicoló-
gica que les permita regularse emocionalmente a los 
hombres que opten por tomar actitudes proactivas al 
respecto. Comportamientos de proyección social que 
denuncien públicamente el patriarcalismo, el sexismo 
discriminador y toda la fenomenología relativa a la 
violencia contra las mujeres, son de esperar en los 
hombres que toman conciencia de la responsabilidad 
histórica que tienen para con las mujeres. Hombres 
sensibles que asuman los efectos negativos que su 
identidad provoca, y emocionalmente fuertes para 
enfrentarse al entramado social que utilizará el yugo 

	 	 |	17



patriarcal para herirlos en su rumbo hacia el cambio 
de identidades. Mostrando una total falta de sensibi-
lidad hacia el padecimiento de las mujeres, se ponen 
de manifiesto profundas resistencias al cambio por 
parte del discurso patriarcal.

Las resistencias al cambio de ideología y estructura 
patriarcal son muy diversas y tienen por objeto res-
tar credibilidad y fragmentar el discurso. Acusán-
dolo de “excesivamente realista”, a menudo se trata 
de rebajar la gravedad de la cuestión aludiendo al 
hecho de que se está avanzando, que la situación 
está cambiando, etc., o maquillando las estadísticas 

con estrategias tan mezquinas como introducir el tér-
mino “violencia doméstica” en lugar de violencia de 
género, resultando que sólo cuentan como víctimas 
las mujeres que mueren en el mismo acto de la agre-
sión estando casadas o en una relación estable con el 
agresor. Otra estrategia de los medios de comunica-
ción consiste en acuñar el término “crimen pasional”, 
cuando de lo que deberían hablar es de un feminici-
dio. El término “pasional” suscita la idea de un crimen 
fruto de un amor exagerado, desmesurado, ineludible 
e incluso con cierta perspectiva condescendiente. Un 
claro signo de la fuerza con la que operan los estereo-
tipos patriarcalistas y los valores adquiridos.

18	|	 Masculinidades y  
la violencia contra las mujeres



El patriarcado es un modo de organización social en el 
que los hombres se sitúan un paso por delante de las 
mujeres en los órdenes más variados. La dominación 
masculina articula un discurso despótico que se viene 
aplicando en los espacios público y privado, y que 
se materializa en el ejercicio explícito de la violencia 
contra las mujeres, llegando a invisibilizar su propia 
existencia por medio del sexismo asociado al lenguaje 
o el parentesco patrilineal. Ello ha provocado que el 
dualismo masculino-femenino se posicione como un 
sistema de roles recíprocos de opresor-oprimida, con-
solidando la identidad dominante de ellos y subordi-
nada de ellas.

El patriarcado actúa a modo de fantasma que filtra 
la percepción de lo real, inhibiendo y manipulando 
el desarrollo natural de la personas y produciendo 
activistas acérrimos de su ideología. Provoca que se 
naturalicen las diferencias entre hombres y mujeres, 
restándole gravedad a las posibles fricciones que 
pudieran surgir fruto de su interrelación, para que el 
sistema de control social siga perfectamente engra-
nado y lubricado. No faltan los/as mercenarios/as que 
loan el discurso del patriarcado y promueven fuertes 
resistencias al cambio de identidades, como las insti-
tuciones eclesiásticas, políticas, sociales, comerciales 
y medios de comunicación entre otros, cuya influencia 
llega hasta los postulados mismos de la lucha contra la 
violencia hacia las mujeres.

Aunque la lucha contra la desigualdad y en favor del 
feminismo no es un fenómeno reciente ni contempo-
ráneo, es a mediados del S.XX cuando en los países 
occidentales se produce un considerable auge de 
lucha por la liberación de la mujer. Lo que en inicio 
fueron movimientos sociales y políticos, derivan en 
la elaboración de teorías sobre por qué las mujeres 
eran discriminadas y tenían identidades subordina-
das. En torno a la constatación de la desigualdad entre 
hombres y mujeres, comienzan las investigaciones y 
estudios en profundidad sobre el género y sus roles. 
Parte de la opinión pública empieza a considerar que 
la desigualdad no es natural ni cuestionable, exten-
diéndose este cambio de pensamiento en mayor o 

menor medida. Hoy en día 
son varios los países que han 
incorporado en sus agendas la 
desigualdad entre los hombres y 
las mujeres como elemento trans-
versal de intervención.

Esta nueva perspectiva ha cristalizado 
en el planteamiento de la necesidad de 
establecer nuevos modelos de masculini-
dad alternativa, que replantean el concepto 
de lo masculino con una nueva visión de las 
actitudes y conductas que lo definen. Aten-
diendo a la deuda histórica que arrastramos los 
hombres frente a las mujeres, amparados en una 
ideología opresora que se consolida desde las pri-
meras sociedades agrarias, tenemos la oportunidad 
de renunciar a la identidad impuesta y contemplar la 
cantidad de espacios en los que ejercemos la violencia 
contra las mujeres, entendiendo la deconstrucción de 
la masculinidad impuesta como un proceso de amplia-
ción de capacidades.

Se entiende que el cambio de la identidad masculina 
dominante tiene beneficios directos para las mujeres 
cercanas a ellos, pero también lo supone para los pro-
pios hombres. Ser un hombre igualitario supone invo-
lucrarse en un proceso de crecimiento personal para 
cambiar las percepciones, actitudes y comportamien-
tos hacia las mujeres. Asumir una serie de responsabi-
lidades hacia uno mismo y hacia las y los demás, que a 
la larga proporcionan un mayor bienestar emocional, 

4.	Desarrollo del trabajo con los nuevos hombres

	 	 |	19



porque libera de la carga que supone tener que enca-
jar en un prototipo impuesto, irreal e inalcanzable. El 
estrés y la frustración que supone para los hombres 
el tener que articular una proyección social de hom-
bre ideal –que en la cultura occidental contemporá-
nea podría concretarse en un hombre joven, blanco, 
casado, heterosexual, con un trabajo bien retribuido, 
padre, del hemisferio norte, urbano, universitario, 
buena complexión física, alto, deportista, etc.-, hace 
necesario un adecuado manejo emocional para regu-
lar el comportamiento en situaciones de crisis perso-
nal. Por lo tanto, iniciar un proceso de deconstrucción 
masculina, de desvinculación de las creencias inserta-
das y elaboración de nuevos valores respecto a lo que 
supone ser, pensar y actuar como un nuevo hombre, 
es una de las líneas a desarrollar en la lucha por la 
igualdad.

4.1.	 Fases de la Construcción de  
	 Masculinidades Alternativas

La construcción de nuevas identidades mas-
culinas requiere establecer espacios estruc-

turados para el trabajo de aprendizaje con 
los hombres, proceso que debe ser orga-

nizado con base en tres etapas diferen-
ciadas. 

Una primera fase orientada a la 
sensibilización respecto a la 

masculinidad tradicional y su 
contribución al manteni-

miento de las desigual-
dades entre hombres y 

mujeres. Mediante 

el desarrollo de metodologías dinámicas de participa-
ción, se producen experiencias activas en las que aflo-
ran emociones como por ejemplo: la satisfacción, la 
frustración, la tristeza o la ira. El punto de partida es el 
análisis de las causas que han provocado la aparición 
de las emociones; a partir de aquí mediante un pro-
ceso reflexivo-didáctico dirigido se obtienen una serie 
de inferencias que quedan sintetizadas a modo de 
conclusión. Esta metodología resulta verdaderamente 
efectiva para procesos de sensibilización respecto a 
la masculinidad hegemónica, puesto que permiten 
en algunos casos abrir pequeñas brechas en los siste-
mas de valores de los hombres, a partir de las cuales 
comienzan a desmontarse las creencias impuestas.

La segunda fase, cuyo objetivo se centra en mate-
rializar los primeros cambios en las percepciones, 
actitudes y comportamientos hacia las mujeres, debe 
consistir en un espacio terapéutico grupal masculino. 
Dirigido a aquellos que de una manera voluntaria 
manifiesten una demanda de cambio de identidad, 
se debe proporcionar una estructura de contención 
emocional para abordar los conflictos personales que 
derivan de su masculinidad subjetiva. La toma de 
contacto con el contenido inconsciente vinculado a 
las emociones que afloran en los conflictos que expe-
rimentan en su rol de hombres, hace absolutamente 
necesario proporcionar un espacio seguro de conten-
ción emocional que permita abordar posibles proce-
sos de catarsis o transferencia. A partir del compartir 
de las experiencias y mediante numerosos ejercicios 
de reflexión e introspección, se elaboran planes de 

20	|	 Masculinidades y  
la violencia contra las mujeres



regulación emotiva y conductual, para superar los 
posteriores conflictos que puedan surgir. 

Esta fase tiene una gran relevancia en lo que respecta 
al desarrollo de nuevas identidades, ya que tal y como 
se ha visto anteriormente, la creciente participación 
de los hombres en el ámbito afectivo-familiar da lugar 
a un escenario en el que la dependencia emocional y 
la violencia por mantener el control se retroalimentan 
formando un círculo vicioso. En este sentido, es de 
vital importancia la participación de los hombres con 
demandas de adquirir nuevas identidades en estos 
espacios de contención psicológica, para evitar que un 
proceso de sensibilización pueda resultar contrapro-
ducente.

La tercera fase debe consistir en adquirir el compro-
miso para que el trabajo vaya más allá de lo que con-
cierne al abordaje psicológico personal, y se realicen 
acciones de proyección social y política de nuevas 
masculinidades y nuevos roles, de denuncia frente 
al poder machista, frente al patriarcado, entre otras. 
Debe ser una estrategia necesaria y complementaria 
al empoderamiento femenino, denunciando que es 
el patriarcado el que pone a los hombres en un lugar 
aventajado frente a las mujeres por el sólo hecho de 
serlo, siendo esto el origen de las desigualdades e 
injusticias. Y claro está, plantear este cambio de iden-
tidad, no como una pérdida de privilegios, sino como 
una oportunidad de ganar-ganar tanto en igualdad 
como en bienestar. 

Desarrollar nuevos modelos de masculinidad alterna-
tiva e igualitaria, en los que se articule el lenguaje de 
la ética junto con el del deseo, desarrolladas por hom-
bres emocionalmente fuertes para vencer las resisten-
cias del patriarcado es una de las líneas a desarrollar 
en la lucha por la igualdad de género. Hombres que 
compartan las tareas del hogar, que gestionen sus 
enfados y frustraciones, que expresen el afecto, que 
acepten la libertad sexual, involucrados en el cuidado 
de las personas, más empáticos, inclusivos, etc. es 
decir, hombres que renuncien a los roles impuestos 
y dejen de percibir los privilegios otorgados, para 

asumir un reto que les per-
mita crecer personalmente 
y tener mayores opciones de 
realización personal y, en gene-
ral, un mayor bienestar emocional 
en la vida, y que visibilicen estos 
modelos positivos de masculinidad 
generando una masa social con pensa-
miento crítico.

Sin llegar a perder el rumbo en esta causa, 
independientemente de los privilegios y bene-
ficios que se ganen o se pierdan, debe ser a 
partir de una razón estrictamente ética, a partir 
de la que se articule el cambio en el paradigma de 
lo masculino. Como un ejercicio de deuda moral de 
reparación histórica, es responsabilidad de los hom-
bres aportar una nueva manera de pensar, actuar y 
ser, respecto a las mujeres.

Como se ha mencionado anteriormente, la influencia 
del patriarcado alcanza los mismos postulados de la 
lucha por la igualdad de género, y hay que ser cui-
dadoso en este aspecto. En este sentido, el discurso 
igualitario deja entrever cierta visión mesiánica en 
las nuevas masculinidades y su potencial en la lucha 
frente a la violencia contra las mujeres. 

Primero, porque presenta a los hombres como sujetos 
opresores liberados de opresión, cuando está clara-
mente demostrado lo contrario. Los hombres, quienes 
ocupan una posición de ventaja por el sólo hecho de 

	 	 |	21



serlo, deben convencer a una audiencia que los juz-
gará y condenará si no cumplen con las expectativas 
depositadas en sus roles masculinos, siendo despo-
jados de privilegios y relegados al grupo considerado 
como “femenino”. Por poner ejemplos de “hombres 
condenados”, podrían mencionarse los hombres 
homosexuales, sensibles, cobardes, travestidos, en los 
que también se aprecia la cuestión de la interseccio-
nalidad. La segunda razón respecto a la visión mesiá-
nica del papel de los hombres en la lucha por la igual-
dad, recae en el modo en el que frecuentemente se 
plantea la participación de los hombres. Planteada en 
torno a ¿qué pueden hacer los hombres para ayudar 
a las mujeres?, reproduciendo actitudes paternalistas 
y condescendientes, y viejos esquemas sexistas en 
los que el hombre se presenta como un sujeto activo 
opresor y la mujer como un objeto pasivo oprimido, 
reforzando el mensaje de ellos agreden, ellos deben 

cambiar. Esta alarmante tendencia a victimizar a las 
mujeres y a no hacerlas sujetos activos de resisten-

cia, deja en evidencia la influencia del discurso 
patriarcal en la propia lucha por la igualdad. 

Hombres y mujeres somos subjetivamente 
sometidos –en distinto grado- a la opresión 

patriarcal. Inhibe el desarrollo natural del 
potencial de las personas y manipula 

los deseos como sistema de control 
social. Los hombres deben desear 

a las mujeres, mientras que las 

mujeres deben desear ser deseadas; los hombres 
deben querer a una mujer que los ayude en el auto-
cuidado, mientras que las mujeres deben tener un 
hombre de quien cuidar para quererse a sí mismas.

Bajo este prisma, aunque es evidente que la lucha  
por la igualdad de género pasa irremediablemente 
por trabajar con los hombres –además de con las 
mujeres-, debe hacerse desde una perspectiva de 
aliados/as, reconociendo diferencias y similitudes 
significativas entre hombres y mujeres para estable-
cer sinergias en la lucha por la igualdad de género. 
Hombres y mujeres debemos ser agentes activos en el 
cambio de los paradigmas masculino y femenino, en 
la transformación de los posicionamientos, prácticas e 
identidades, componiendo una masa social que luche 
por abolir los roles de género. 

Un reconocimiento a los hombres por su valentía de 
renunciar a un poder detentado y enfrentarse a las 
resistencias patriarcales para defender y reafirmar su 
identidad. 

Y, un especial reconocimiento a las mujeres que han 
tenido y tienen el arrojo, la fuerza y el coraje necesa-
rios para levantarse y reclamar la dignidad arrebatada, 
demostrando estar un paso por delante del resto de 
la sociedad, viviendo sin estar atadas a las cadenas de 
condicionamiento social y decidiendo libremente lo 
que quieren ser.

22	|	 Masculinidades y  
la violencia contra las mujeres



Barragán, Fernando (2004) 
Masculinidades e innovación educativa: de la 
homofobia a la ética del cuidado de las personas. 
Paidós.

Bosch Fiol, Esperanza (2007) 
Del mito del amor romántico a la violencia contra 
las mujeres en pareja. Instituto de la mujer, Minis-
terio de Igualdad, Gobierno de España.

Connell, Raewyn W. (2005) 
Masculinities, UNAM.

Fernández-Llébrez, Fernando (2005) 
Masculinidades y violencia de género ¿Por qué 
algunos hombres matan a sus parejas (mujeres)? 
Granada.

Flecha, Ramón, Puigvert Lidia y Oriol Ríos (2013) 
The New Alternative Masculinities and the Over-
coming of Gender Violence, RIMCIS, 2 (1), 88-113.

González, Rosaura y Juana Santana (2001) 
Violencia en parejas jóvenes: Análisis y Preven-
ción. Pirámide.

Kimmel, Michael (1997)  
Homofobia, temor, 
vergüenza y silencio en 
la identidad masculina, en 
Teresa Valdés y José Olavarría 
(eds.) Masculinidad/es. Poder y 
crisis. Ediciones de las Mujeres, nº 
24. Isis Internacional-Flacso Chile.

Kimmel, Michael (1999)  
Ponencia La masculinidad y la reticencia 
al cambio presentada en el evento “Los 
varones frente a la salud sexual y reproduc-
tiva” en México, DF, 22 de marzo de 1999, 
organizado por el Comunicación e Informa-
ción de la Mujer – CIMAC.

Leaper, Campbell y Timea Farkas (2014) 
The socialization of gender during childhood and 
adolescence. Handbook of socialization: Theory 
and research (2) 541-565. 

Lerner, Gerda (1990) 
La creación del patriarcado, Editorial Crítica.

Symington, Alison (2004) 
Interseccionalidad: una herramienta para la justi-
cia de género y la justicia económica.  
www.awid.org, Derechos de las mujeres y cambio 
económico (9).

5.	Bibliografía

	 	 |	23



24	|	 Masculinidades y   
la violencia contra las mujeres






	Masculinidades 
y la violencia contra las mujeres
	Pie de imprenta
	Contenido
	Presentación 
	1.	Origen del estudio
de las masculinidades
	1.1.	Inicio de la Masculinidad
	1.2.	Las Olas del Feminismo
	1.3.	Los Men’s Studies

	2.	La Masculinidad
	2.1.	La Masculinidad y el Poder
	2.2.	La Masculinidad y las Emociones
	2.3. La Masculinidad y la 
 Violencia contra las 
Mujeres
	2.4. Las Nuevas Masculinidades y 
el Deseo

	3.	El Patriarcado
	3.1. El Patriarcado y la Violencia contra
 las Mujeres
	3.2.	Superación del Discurso Patriarcal

	4.	Desarrollo del trabajo 
con los nuevos hombres
	4.1. Fases de la Construcción de Nuevas 
Masculinidades

	5.	Bibliografía




