
Violencia política contra las mujeres en Ecuador, 
desde una perspectiva intercultural



En portada:
Dolores Cacuango, circa 1968. Archivo Blomberg
Mujeres lideresas indígenas de la Escuela de formación Política de la AMUME
Luisa Gómez de la Torre, circa 1968. Archivo Blomberg
Moliendo avena en el camino a Riobamba, hacia 1900. Archivo Taller Visual
Rosa Matilde Méndez,  2012. Foto: Fundación afroecuatoriana Azúcar
Hilda Herrera. AMUME
Mujer esmeraldeña, 1948. Archivo Blomberg
Elsa Guallpa
Nancy Guevara
Estela Castillo
Rosa Ayol

Mujer indígena de Zuleta, Imbabura, 1962.Archivo Blomberg
Aracely Calderón. AMUME
Zoila Ugarte, Quito. Hacia 1905. Archivo Taller Visual
Juana Lasso. AMUME
Carmen Moyolema, AMUME
Marcia Gilbert de Babra, Quito, Ecuador, 1970
Nayita Angulo y Estela Castillo. AMUME
Joaquina Galarza, Guaranda. Hacia 1900. Archivo Taller Visual
Hilda Hidalgo, Archivo Taller Visual.

Viviana Fernández. AMUME
Mary Mosquera. AMUME
Mujeres afrochoteñas veedoras de la CONAMUNE, 2012. Fund. Azúcar



Edición y coordinación
© AMUME
Dirección: Agustín Guerrero E5-24 y José María Ayora 
Teléfono: (593-2) 2469704 ext.126
Email:  comunicación@amume.org.ec
Web: www.amume.org.ec

© Cooperación Alemana al Desarrollo-GIZ
Programa Regional ComVoMujer de la Deutsche
Gesellschaft für Internationale Zusammernarbeit (GIZ) GmbH
Dirección: Av. Amazonas N39-234 y Gaspar de Villarroel
Teléfono: (593-2) 2436333
Web: www.giz.de

Elaboración de contenidos:
Cecilia Mena, consultora AMUME-GIZ

Con la colaboración de: 
Jennie Carrasco
Anamaría Rodríguez

Revisión de contenidos:
AMUME
Mónica de las Casas, consultora GIZ

Violencia política contra las mujeres en Ecuador, 
desde una perspectiva intercultural
Derechos Reservados.
Prohibida la reproducción de este libro por cualquier medio total o parcialmente, sin permiso expreso de los editores.

Las ideas, opiniones y criterios expresados en esta publicación son responsabilidad exclusiva de sus autoras y no reflejan necesariamente la opinión de AMUME 
ni de la GIZ.

Responsable de la Contribución GIZ
Christine Brendel, Directora Regional del Programa ComVoMujer de la GIZ
Viviana Maldonado, Coordinadora nacional Ecuador del Programa ComVo-
Mujer de la GIZ

Diseño y diagramación:
Victoria Avalos Carrillo

Archivo fotográfico:
Archivo Blomberg
Archivo de Taller Visual
Fundación afroecuatoriana Azúcar

Impresión:
Offetlamark@ Imprenta-Ibarra-Ecuador

Tiraje:
1000 ejemplares, Primera Edición

2012, AMUME
2012, Programa Regional ComVoMujer



4	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

Tabla de contenidos 		

PRESENTACIÓN																										                     
Capítulo 1																																		                                9
I.	Marco teórico violencia política de género desde una perspectiva etnica y racial			

	¿Ciudadanía de las mujeres?  Sus ausencias étnicas, sociales y raciales											           11
	Democracia: La participación política de las mujeres diversas en el Ecuador,  su negación y conquista		  14		
Los Derechos Humanos y su aporte a la eliminación de la violencia contra las mujeres diversas				    17
	La participación de las mujeres de la diversidad, sus luchas por la inclusión en el Estado						      21
	La normativa nacional contra la violencia política hacia las mujeres de la diversidad							       23
	La violencia política en el ejercicio participativo y político de las mujeres diversas								        24
	Teoria cultural de la violencia																								                        24
	Teorías sociales de la violencia												           												            26
	Teorías de la violencia política												            												            27		
	Breves Cifras																																		                                30	
 	
	Capítulo 2																																		                                32
II. Breve historia de las mujeres en el Ecuador desde la perspectiva 
de la diversidad étnica y racial		 	
	Mujeres indígenas y afroecuatorianas: habitantes de un territorio desconocido									        34
	En el coloniaje patriarcal  ¿Las mujeres indígenas y afrodescendientes tenían derechos?						      35
	Conspiradoras clandestinas																								                        37
	Del feminismo ilustrado a la participación pública																	                 38
	Siglo XX. Mujeres de la diversidad étnica y racial: 
estrategias de resistencia frente a la violencia política																                39
	Derechos económicos: la lucha por la equidad																		                  41
El derecho al trabajo. Obreras y sindicalistas																			                  41



	 AMUME -GIZ  |	 5

Tabla de contenidos 	 	

	Derechos civiles. Mujeres: más allá de las urnas								        									         42
	Derechos sociales. De lo ancestral a la modernidad								       								        44	
El cambio de imaginarios. La educación y las mujeres diversas								        				    44	
Derechos políticos. El siglo despierta, las mujeres de la diversidad se reafirman						     		  45	
Mujeres indígenas: fortaleciendo el liderazgo								        									         45	
Mujeres afrodescendientes: del palenque a la palestra nacional								        				    46
	Ley de cuotas ¿mejorando la participación de las mujeres de la diversidad?								       	 47		
	  	
	Capítulo 3																																	                               50
III. Sistematización de los principales hallazgos de violencia política contra 
mujeres liderezas 	y políticas del Ecuador a partir de una indagación puntual			  	
	Introducción																																	                              52	
Violencias Políticas encontradas en el ejercicio de las mujeres lideresas y políticas del Ecuador			   53	
Influencia de los contextos sociopolíticos, étnicos y culturales en relación con	                                              56	
la violencia experimentada																									                      
Familia  y sistema de género																							                       56	
Liderazgo, educación y religión																						                      57	
Feminismo y liderazgo: formación y práctica de género en la vida de las mujeres políticas				    59	
Retos en el ejercicio político de las mujeres																		                  60
	A manera de resumen								       																			                   61
	CONCLUSIONES															            						      									         63	
ANEXOS															            												            								        66	
BIBLIOGRAFIA														           												            					     68	
	



6	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

ARACELLY CALDERÓN .



	 AMUME -GIZ  |	 7

Presentación

El presente documento busca aportar con elementos teóricos, históricos y 
testimoniales sobre la violencia política experimentada por las mujeres en el 
Ecuador desde una perspectiva étnica y racial.  

Para establecer esta aproximación partimos ubicando definiciones iniciales 
sobre la violencia política como un marco de análisis que nos permita 
generar una noción fundamentada sobre lo que se entenderá como 
violencia política con perspectiva de género, matizando en cómo estos 
tipos de violencia han infringido en los cuerpos, las vidas y las decisiones 
principalmente de las mujeres indígenas, afrodescendientes  del país, 
encontrando en las estructuras sociales y culturales grandes barreras, pero 
no limitantes para su ejercicio político y su avance en la búsqueda y garantía 
de sus derechos humanos.

Se presenta también un breve recorrido por la historia del país,  
evidenciando que las mujeres siempre fueron parte de las luchas 
revolucionarias, republicanas, constitucionales. En estos acontecimientos las 
afrodescendientes, indígenas y mestizas han ido tejiendo y construyendo 
discursos, luchas,  llenando de sentidos sus historias individuales y a la vez 
colectivas; las mujeres indígenas, cuya presencia numerosa contribuyó 
a la construcción de un movimiento indígena, factor que ha sido base 
para fortalecer su identidad y lucha;  las mujeres afrodescendientes han 
ido conformando un movimiento para reconfigurar su identidad como 
estrategia de resistencia y construcción identitaria abriéndose paso a sus 
derechos.

La violencia política habla de todo tipo de daño, segregación, y 
restricción por conflictos de clase, raza, etnia, ideología, género,  

produciendo injusticia, opresión y violación a los derechos humanos de 
quienes la experimenten.  

La violencia política con perspectiva de género según INSTRAW hace 
alusión a todo “acto ilícito cometido por una persona o a través de 

terceros, en contra de una mujer o su familia, con el propósito de impedir 
o restringir el ejercicio de un cargo político o inducirla a tomar decisiones 

en contra de su voluntad,  sus principios o a través de actos que causen 
daños físicos, morales o sexuales”.

Así, las mujeres afrodescendientes, mestizas e indígenas a pesar de sufrir 
doble y triple discriminación no han dejado de ser parte de la historia  y 
ubicar sus derechos, más allá de la segregación.



8	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

El documento en una tercera parte,  a través de testimonios de mujeres 
autoridades locales, esboza los principales nudos críticos que estas lideresas 
han experimentado y experimentan en el ejercicio político.   Sus relatos 
ponen en evidencia cómo las condiciones de género, raza y etnia se 
convierten en grandes limitantes  en una dinámica totalmente masculina 
como es la práctica política,  pero que no ha constituido freno para las 
mujeres indígenas, afrodescendientes y mestizas, que tienen claro que su 
batalla contra la violencia política de género, que también habla de violencia 
social y cultural,  está inmersa en el ejercicio político como parte central de 
sus procesos en el posicionamiento de sus demandas por la garantía de sus 
derechos.



	 AMUME -GIZ  |	 9	 AMUME -GIZ  |	 9

I.	 Marco teórico violencia 	política de 
género desde una perspectiva etnica y 	
racial



10	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural10	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

CARMEN MOYOLEMA  /  Foto: Lenin Rodríguez 



	 AMUME -GIZ  |	 11	 AMUME -GIZ  |	 11

I.	 Marco teórico 
violencia política de género desde una perspectiva etnica y racial

¿Ciudadanía de las mujeres?  Sus ausencias étnicas, sociales y 
raciales 

Tras el triunfo de la revolución francesa en 1789 pronto surgió una 
contradicción evidente: una revolución que basaba su justificación en 
la idea universal de la igualdad natural y política de los seres humanos 
(“Liberté, Egalité, Fraternité”), negaba el acceso de las mujeres, la mitad de la 
población, a los derechos políticos, lo que en realidad significaba negar su 
libertad y su igualdad respecto al resto de los individuos. 

La autora teatral y activista revolucionaria Olimpia de Gouges fue la 
protagonista de la contestación femenina, al  publicar la Declaración de los 
Derechos de la Mujer y de la Ciudadana (1791), quien parafraseando el gran 
documento programático de la revolución, denunciaba que la revolución 

(…) la “mujer nace libre y debe permanecer igual al hombre 
en derechos”,  (…) “la Ley debe ser la expresión de la voluntad 

general; todas las Ciudadanas y los Ciudadanos deben contribuir, 
personalmente o por medio de sus representantes, a su formación” 

(Olimpia de Gouges, 1791) 

1 El género definido como una categoría de análisis que establece una diferencia entre el sexo considerado desde el punto de vista biológico y el género como una construcción cultural que 
pone en evidencia las relaciones de poder socialmente construidas entre hombres y mujeres (Chapman, 1995, p.105).

hubiera olvidado a las mujeres en su proyecto igualitario y liberador.
Así, afirmaba que la “mujer nace libre y debe permanecer igual al hombre 
en derechos” y que “la Ley debe ser la expresión de la voluntad general; 
todas las Ciudadanas y los Ciudadanos deben contribuir, personalmente o 
por medio de sus representantes, a su formación”.   Su mensaje fue claro: 
libertad, igualdad y derechos políticos, especialmente el derecho de voto, 
para las mujeres. Sin embargo, el planteamiento feminista no era compartido 
por los varones que dirigían la revolución, incluso entre aquellos más 
radicales.

El encarcelamiento y ejecución de Olimpia de Gouges durante el período de 
la dictadura jacobina simbolizó el fracaso de las reclamaciones feministas 
durante la revolución.

Un siglo más tarde,  el feminismo se llena de fundamentos teóricos y 
políticos,  evidenciado que las esferas público – privado, han demostrado 
ser un un esquema de desigualdad para las mujeres.  La división sexual del 
trabajo, como Pateman (1991) lo explica, ha sido medular para la inequidad; 
los vínculos que de allí se forjan respecto a la distribución de roles, con base 
en el género1, respecto del trabajo remunerado y no remunerado, así como 
en la distribuión del status, del poder público,  están también sesgados en 
función del género, distribución que viene como contribución del Estado de 



12	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural12	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

2 El Estado de Bienestar,  englobaba supuestamente una amplia ciudadanía y que se fundó,  con base en un modelo en el que el hombre era el responsable de la manutención de su mujer y 
sus hijos, que dependían de él. Organizando en algunos países la seguridad social en torno a este concepto (Phillips. 1996, p84).

Bienestar2 de la mayoría de democracias liberales (Mena, 2011).

La actual discusión sobre los derechos ciudadanos de las mujeres, tiene 
como contexto los debates de la democracia y los desafíos que esta enfrenta 
en torno a la desigualdad social.  

Un hito en torno a la construcción de la ciudadanía lo constituye T. Marshall 
(1950) en su obra Ciudadanía y clase social,  que ubicó los aspectos políticos, 
sociales de los ciudadanos y  sus derechos formales y reales, estableciendo 
que la ciudadanía es un estatus otorgado a los miembros plenos en una 
comunidad, en términos de respeto frente a sus derechos y deberes (Marshal, 
1950, citado en Batthyány. 2008).  Su contribución radica en incorporar 
la dimensión social de la ciudadanía,  con el derecho a la educación, al 
bienestar y a la seguridad económica y social (Aguirre, 2003).  

Sin embargo, Marshall no incluyó la dimensión de género en su contribución, 
desconociendo los distintos procesos de adquisición y acceso a derechos 
civiles, políticos y sociales para mujeres y hombres (Betthyány. 2008).  En el 
caso de las mujeres de América Latina,  los derechos civiles y sociales se han 
desarrollado en muchos casos, con anterioridad a los políticos; relevando 
complicados procesos de construcción de su ciudadanía.

El feminismo ha puesto en evidencia a través de la categoría de género las 
tensiones teóricas y a la vez prácticas, respecto a este concepto,  revelando 
la “simplificación”  que hacen los teóricos políticos, sobre el proceso de 
adquisición y disfrute de la ciudadanía;  desconociendo los impactos de esta 
extemporanea secuencia y su significado en la vida de las mujeres en su 

configuración como cuidadanas (Mena, 2011).   

En este sentido, el aporte de Pateman (1991) ha sido central ya que sus 
trabajos presentan críticas radicales al concepto de cudadanía universal que 
hace la ciencia política clásica, y reafirma que la exclusión de las mujeres 
del espacio político se debe a la división sexual de trabajo,  y los roles 
respecto al espacio público y privado,  causantes de la desigualdad social y 
el pendiente goce de la ciudadanía plena de las mujeres.    

Los análisis previos son fundamentales para sustentar los debates por la 
ciudadanía  y, a su vez, buscan contribuir con elementos sobre la ciudadanía 
de las mujeres en el Ecuador, país multiétinco y pluricultural.  

En el país el derecho al voto se adquirió en 1929 y la Ley de derecho al 
voto para las mujeres se aprobó en 1945. Sin embargo, Goetschel (2007) 
señala que, aunque en las constituciones liberales de l896 y l906 no había 
prohibición, las mujeres no votaban. En la práctica, se pensaba que no 
eran ciudadanas con posibilidades de elegir y ser elegidas;  reflejando que 
las mujeres han sido excluidas por un largo período (hasta el siglo XX), de 
distintas dimensiones de la ciudadanía,  aspecto que ha sido central en los 
procesos organizativos de demanda por sus derechos humanos.

Las mujeres indígenas analfabetas apenas obtuvieron acceso a su 
derecho al voto en 1979,  factor que en las décadas siguientes les abrió 
espacios decisivos para una activa participación política en el marco de los 
movimientos indígenas, que entre 1979 y 1990 atraviesan una fase inicial de 
estructuración y que para 1990 fruto de un proceso de crecimiento, tendrán 



	 AMUME -GIZ  |	 13	 AMUME -GIZ  |	 13

una importante intervención en la arena política del país,  coincidiendo 
con una creciente crisis económica y política. Este proceso de protesta 
y levantamiento encuentra en sus filas una importante presencia de las 
mujeres, cuya participación coadyuvará a interpelar al Estado; un momento 
crucial e irruptor que paralizó gran parte del territorio nacional y abrió la 
posibilidad de que el Estado ecuatoriano considerase los derechos de los 
pueblos y nacionalidades originarias.  Como resultado de este proceso se 
dio paso al reconocimiento de los derechos de los pueblos en el entramado 
de la Constitución y a su vez en la aplicación de políticas públicas de 
interculturalidad.  Si bien los movimientos indígenas no desarrollan una 
agenda particular orientada a modificar explícitamente las relaciones de 
género,  o  al reconocimiento de las mujeres indígenas como actoras claves 
de esta movilización, se propician sí, prácticas orientadas a la equidad de 
género (Prieto et al, 2004).   

Respecto a las mujeres afroecuatorianas según Antón (2008) los y las 
afroecuatorianas siguieron subalternizadas hasta décadas muy recientes. 
Luego de la abolición de la esclavitud, en 1854, no alcanzaron a obtener su 
carta de ciudadanía, pues el régimen se las arregló para que continuaran 
siendo  explotados por medio del concertaje y el huasipungo. Además el 
Estado no los indemnizó ni los reparó por el retraso al desarrollo sufrido 
por más de 350 años de esclavitud. El movimiento social afrodescendiente 
ha emergido en el espacio público por sus derechos culturales como 
pueblo y por un lugar en la sociedad mestiza hegemónica. La lucha 
contra el racismo, la racialización y la asimilación cultural en el mundo 
pos colonial blancomestizo, han sido las principales características de 
esta movilización por su ciudadanía. Los años 90s significaron una década 

de mayor reivindicación y conquista de los y las afrodescendientes por 
sus derechos ciudadanos, tanto subjetivos como colectivos. Dentro 
del ambiente del multiculturalismo neoliberal se logró en Ecuador 
importantes reivindicaciones políticas que buscaban combatir el racismo, 
la discriminación racial y proteger sus derechos culturales como pueblo. En 
1998 los  y las afroecuatorianas lograron el histórico reconocimiento como 
“Pueblo”, y por tanto reivindicaron 15 derechos colectivos. Con esto Ecuador 
se convierte en la primera nación de América que les da tal reconocimiento 
constitucional a los afrodescendientes. Todo en perspectiva de concretar la 
noción de nación multiétnica y pluricultural (CODAE, 2008).

Así,  la historia refleja que los movimientos sociales de las mujeres diversas 
del Ecuador, sobre todo indígenas y afreodecendiente desde los años 
setenta avanzaron notoriamente en la lucha por la persistente desigualdad 
social,  la estrechez de los servicios de participación, la inequidad en la 
distribución de la riqueza y del poder.  Pero, sobre todo, desarrollaron 
acciones colectivas por la construcción de escenarios sociales que les 
otorgaran mayor visibilidad y presencia como ciudadanas, con condiciones 
de autoreconocimiento cultural, étnico e identitario.



14	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural14	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

 Democracia: La participación política de las mujeres diversas en el 
Ecuador,  su negación y conquista 
La democracia ha sido una de las transformaciones más importantes del siglo 
XX en términos de avances sociales y civiles (Sen, 2006).

Este, antes que un concepto acabado, revela un tema en constante disputa y 
re-significación, como De Sousa Santos (2004) señala: hablar de democracia 
“pone de manifiesto la distinción entre democracia como ideal y democracia 
como práctica” (De Sousa. 2004, p.66). En este sentido,  el debate tradicional 
entre la democracia popular y la democracia liberal, se ha enriquecido 
posibilitando nuevas experiencias y configuraciones de la democracia, 
en lo que tiene que ver con la democracia participativa y la democracia 
representativa,  lo cual ha dado lugar a una reconfiguración de la relación 
entre el  Estado y la Sociedad Civil,  poniendo como temas centrales la 
gobernanza - gobernabilidad y las políticas públicas (Mena, 2011).  

En este contexto, la participación organizada que se convierte en política, ha 
tomado peso  permitiendo incluso un proceso de pluralización cultural y de 
reconocimiento de la diferencia,  con importantes aportes a la democracia 
representativa, desde la cual el control social es ejercicio práctico de 
seguimiento al accionar del Estado, a través del cual las organizaciones 
sociales entran en la discusión y en algunos casos en la decisión de los 
asuntos públicos, lo cual transforma la relación tutelar del Estado sobre la 
sociedad civil y a su vez la manera de formular e implementar las políticas 
públicas (Mena, 2011).

3 Las leyes de cuotas son acciones afirmativas creadas para dar lugar a la igualdad de participación en los espacios decisorios de participación política. 

Para las mujeres, la dimensión de democracia tiene una directa relación 
con todos los limitantes del ejercicio de su ciudadanía que, como se ha 
señalado, empieza con una tardía entrada en el acceso a sus derechos 
civiles (derecho al voto), y la división sexual del trabajo, que hace referencia 
a los roles de género y su ubicación con los espacios público y privado,  
productivo, reproductivo (Pateman, 1996), principales restrictivos que han 
experimentado las mujeres para el acceso a su ciudadanía plena y por ende 
a la vida republicana.  En este esquema, como lo señala Astelarra (2003),  fue 
necesaria la intervención del Movimiento Feminista, que logró la generación 
de políticas de igualdad de oportunidades de parte del Estado, en respuesta 
a la discriminación y desigualdad presente entre hombres y mujeres 
(Astelarra, 2003, p.32).  

Esta acción buscó corregir la ausencia de las mujeres en los espacios 
públicos y productivos, sin embargo, en el momento que se evidenciaron 
como insuficientes para garantizar la democracia para las mujeres, se hizo 
indudable la necesidad de las “Acciones Afirmativas”, como mecanismos 
transicionales, que facilitaran el adelanto de las mujeres hasta alcanzar la 
igualdad y de las cuales se desprenden, por ejemplo, las Leyes de Cuotas3. 

Para que todo esto haya sido posible,  el movimiento de mujeres ha 
requerido invertir largos períodos de tiempo en procesos organizativos 
y  participativos,  para hacer escuchar sus necesidades y facilitar 
la comprensión sobre sus derechos.  Estos espacios generalmente 
están guiados por una Agenda Política o por Planes de Igualdad de 
Oportunidades,  que orientan las acciones participativas de las mujeres en 



	 AMUME -GIZ  |	 15	 AMUME -GIZ  |	 15

torno a la incorporación de sus derechos en las agendas del Estado.
En el Ecuador, los esfuerzos normativos de leyes orientadas a la inclusión 
de las mujeres tiene un importante apogeo a partir de los años 80, no 
obstante como lo señala Pacari (2002), la realidad etnico-racial no había 
sido considerada.  Si bien se concretan importantes avances en las últimas 
3 décadas,  en los campos civil, laboral, penal, e incluso en el constitucional;  
es evidente que el proceso democrático presenta y mantiene importantes 
brechas, en un contexto plurinacional, limitado en términos de construcción 
de la ciudadanía, como se lo ha señalado en el anáisis previo respecto a 
los retrasos y las dificultades que ha tenido el acceso de las mujeres a la 
ciudadanía,  más aún desde una perspectiva que considere su diversidad 
étnica, racial y cultural. 

Durante la década de los noventa, la cultura indígena, portadora de 
una gran riqueza cultural, empieza a ser reconocida como sujeto social, 
incorporándose en el escenario político, movidos por el gran proceso 
global que pugnaba por la inclusión y reivindicación de los derechos de los 
pueblos indígenas (Pacari, 2002).  En 1979, las mujeres indígenas analfabetas 
tuvieron el reconocimiento del derecho al voto, abriéndoles la posibilidad 
de la participación política dentro de los movimientos indígenas. Otro hito 
importante que se señala, es la participación masiva de las mujeres indígenas 
en el Levantamiento Indígena de 1990. Estos acontecimientos,  coadyuvaron 
al reconocimiento de los derechos de los pueblos indígenas en los 
enunciados del país y a la elaboración de Políticas Públicas con enfoque de 
interculturalidad, reflejadas en especial en la manera de concebir la salud y la 
educación desde el Estado, así como también en la administración de justicia 
(Prieto, 2005. Citado en Aráuz, 2010).  No obstante, estos reconocimientos 

se producen sin visión desde la perspectiva de género y desconociendo el 
verdadero aporte de la actoría de las mujeres. 

Las mujeres afroecuatorianas, por su parte, en las últimas décadas como 
estrategia política de reividincación de sus derechos se han sumado a 
las Redes de Mujeres Afroamericanas, Afrocaribeñas y de la Diáspora,  
como medio y a la vez instrumento de lucha para enfrentar el racismo, 
la discriminación y la situación particular de pobreza en la que viven la 
mayoría de mujeres afrodescendientes.   Según Aráuz (2010),  el pertenecer 
a un grupo étnico que no ha alcanzado el mismo protagonismo que el 
Movimiento Indígena y al no ser parte del grupo hegemónico del país, su 
accionar resulta menos visible y evidente. 



16	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural16	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

Respecto a las cifras de participación política en los procesos democráticos 
que se han llevado a cabo en el país,  y que precisamente nos permiten 
evaluar los avances en términos de democracia y en cumplimiento a la 
Ley de Cuotas (2000)  a la que más adelante se hará una referencia más 
profunda;  según la investigación de Ranaboldo (2008), de la información 
disponible en los períodos electorales entre 2004  y 2009 reflejan que la 
ocupación de mujeres en cargos legislativos (33,8%),  parlamentarias andinas 
(31,5%) fue relativamente importante,  sin embargo si cruzamos estos datos 
con la mirada de la diveresidad etnica y racial podemos ver que las cifras 
de representación llegan en el mejor de los casos al 2%, específicamente 
haciendo alusión a las elecciones de 2007 y 2009.

Por su parte, en el ámbito local en 2004  se registó que un 2.8% de las 
alcaldías del Ecuador estaba representada por mujeres  y  un 29.8% de 
concejalas del total de personas electas (Ranaboldo, 2008).   En el 2007, 
los datos situan en un 6% el porcentaje de alcaldesas y en un 23% el de 
concejalas (Llanos y Sample, 2008). 

Según Herrera (2011)  en las elecciones de 2007, el porcentaje de 
vicealcaldesas fue de máximo un 15%; el período actual (2010) fruto de la 
campaña de incidencia política, en todos los municipios del país,  se cuenta 
con un 37,7%  de vicealcaldesas en el país.

En los gobiernos locales se mantienen instancias de participación social, 
en los llamados cabildos o consejos comunitarios, en los cuales participan 
activamente las mujeres,  y que son convocados en el proceso de 
planificación de la gestión local del Gobierno.

Así, la participación política de las mujeres en el Ecuador puede resumirse 
como la historia de su negación y de su conquista. El disfrute de los derechos 
políticos para las mujeres está ligado a su construcción como ciudadanas, 
siendo necesario diferenciar entre participación ciudadana y participación 
política formal. En este recorrido, muchas veces las mujeres han puesto más 
énfasis en participar en la construcción democrática que en llegar a decidir 
en ella.   En este contexto la descentralización representa una oportunidad 
para las mujeres, ya que puede significar un mecanismo para su mayor 
presencia activa en los ámbitos locales. 

Según Ranaboldo (2008), múltiples causas originan y perpetúan la 
desigualdad entre hombres y mujeres en la participación y la representación 
política. Entre ellas, la vigencia de un orden de género patriarcal, la 
pobreza como una condición multidimensional que afecta a las mujeres 
(en particular a las afrodescendientes, campesinas e indígenas), procesos 
inconclusos de modernización de los Estados, mecanismos nacionales para 
la igualdad sin apoyo suficiente, resistencia de los partidos políticos a la 
presencia de las mujeres, y acoso y violencia política hacia ellas.



	 AMUME -GIZ  |	 17	 AMUME -GIZ  |	 17

4 Convención sobre Supresión del tráfico ilegal de personas y explotación de la prostitución (1949),  Convención sobre igual remuneración por igual trabajo (OIT. 1951),  Convención sobre 
derechos políticos de las mujeres (1952), Convención sobre la nacionalidad de las mujeres casadas (1957),  Convención sobre discriminación en relación al empleo y la ocupación (1958),  
Convención sobre la discriminación en la educación (1960),  Convención sobre la necesidad de consentimiento y edad mínima para matrimonio (1962),  Convención sobre igualdad de 
oportunidades y de tratamiento entre trabajadores/as con responsabilidades familiares (OIT. 1981), Convención contra la tortura, castigos crueles o degradantes (1985),  Declaración sobre 
la violencia contra las mujeres (1993), Convención Interamericana para prevenir y erradicar la violencia contra la mujer Belén Do Pará (1995) (López. 2005). 

“La CEDAW establece, que la discriminación es un obstáculo para la 
participación de la mujer en igualdad de condiciones que el hombre 
en la vida política, social, económica y cultural de sus países,  y que 

ello se constituye en un obstáculo para el aumento de bienestar en la 
sociedad y la familia,  entorpece el desarrollo pleno de posibilidades 
de la mujer para servir a su país, y reconoce además que para lograr 
la plena igualdad  es necesario modificar el papel tradicional tanto 

del hombre como de la mujer en la sociedad y la familia” (Benningel 
–Bundel y Lacroix, 1999, Citado en Cruz C. 2007).

 Los Derechos Humanos y su aporte a la eliminación de la violencia 
contra las mujeres diversas
En 1948 la Organización Naciones Unidas (ONU) expide la Declaración 
Universal de los Derechos Humanos, la cual incorpora como uno de sus 
principios a la igualdad.  Esta  acción, sirvió como paraguas para reconocer 
las condiciones de discriminación en que han vivido las mujeres en términos 
de derechos humanos. A raíz de ello varias Convenciones Internacionales 
se han firmado4, siendo una de las más importantes la Convención para 
la Eliminación de Todas las Formas de Discriminación contra las Mujeres 
(CEDAW, 1979),  la cual se emite durante la llamada Década de la Mujer, 
promovida por Naciones Unidas (1976 y 1985), y constituye el principal 
instrumento para potenciar los derechos de las mujeres, la cual que señala:

La CEDAW se emite en el año 1993 y busca contribuir a eliminar la violencia 
contra las mujeres, ya que identifica que ésta constituye un obstáculo no 
sólo para el logro de la igualdad, el desarrollo y la paz,  sino que constituye 
un atentado a los derechos y libertades fundamentales, y aleja a las mujeres 
de su ejercicio y garantía.  La Convención reconoce que la violencia contra 
las mujeres parte de relaciones de poder históricamente desiguales entre 
hombres y mujeres,  que han provocado la subordinación y la discriminación 
hacia las mujeres impidiendo su adelanto y el pleno ejercicio de sus 
derechos.

La preocupación principal de la Convención son las violencias de las que son 
objeto las mujeres de minorías: las mujeres indígenas y afrodescendientes, 
las refugiadas, las mujeres migrantes, las que habitan en comunidades 
rurales o remotas, las recluidas en instituciones o detenidas, las niñas, las 
mujeres con discapacidad, las ancianas y las mujeres en situaciones de 
conflicto armado son particularmente vulnerables a la violencia.

Posteriormente y gracias a la presión del Movimiento de Mujeres a nivel 
internacional, la ONU realizó varias conferencias mundiales, así, en 1975, 
en México, se lleva a cabo la primera Conferencia Internacional de la Mujer 
“Igualdad, Desarrollo y Paz”,  que abre el debate de la discriminación hacia 
las mujeres; en 1980 se realiza la Segunda Conferencia Internacional en 
Copenhague; en 1985 se produce la tercera Conferencia en Nairobi, Kenia,  
y posteriormente en 1995 se realiza la IV Conferencia en Beijing, una de las 
más significativas, ya que resumió la actividad previa realizada, la cual ha 



18	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural18	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

sido posteriormente revisada en los años 2000 (Beijing +5),  2005 (Beijing + 
10), y 2010 (Beijing + 10). Esta Conferencia,  su Declaración y Plataforma para 
la Acción, se han constituido como el referente más importante respecto a 
la agenda de género en el desarrollo,  enmarcada en la promoción de los 
derechos humanos de las mujeres. 

En 1993 la Conferencia Mundial de Naciones Unidas sobre Derechos 
Humanos emite la Declaración y el Plan de Acción de Viena, produciendo 
una revolución conceptual;  por primera vez se reconoce que  la violencia 
que ocurre en el ámbito privado, puede ser de responsabilidad del Estado.  
Inculcando que los derechos humanos deben ser gozados tanto en la arena 
pública como en la privada y por lo tanto que pueden ser violentados 
en ambos espacios.  Un logro importante de la Conferencia de Viena fue 
la creación de un mecanismo de seguimiento para estudiar el fenómeno 
de la violencia de género a nivel mundial, sus causas y consecuencias: la 
Relatoría Especial de Violencia contra las mujeres, sus causas y consecuencias 
(Chiarotti, 2005, p. 7).

Posteriormente se produce un importante logro en el Sistema Regional 
de Derechos Humanos,  en 1994 la Asamblea General de la Organización 
de Estados Americanos (OEA), hace pública la Convención Iberoamericana 
para prevenir, sancionar y erradicar la violencia contra la mujer,  llamada 
también Convención Belén Do Pará, siendo ésta la única Convención que 
trata la violencia  de forma directa y completa.  Consagrando los siguientes 
fundamentos:

•	 	La violencia contra la mujer constituye una violación a los derechos 
humanos y las libertades fundamentales;
•	 Limita total o parcialmente a la mujer el reconocimiento, goce y ejercicio 

de tales derechos y libertades;
•	 Es una manifestación de las relaciones de poder históricamente 
desiguales entre mujeres y varones.

Así, la  definirá un derecho nuevo, “el derecho a una vida libre de violencia”,  
ubicando de forma específica lo que antes se infería en varios artículos 
comprendidos en tratados y declaraciones de derechos humanos (Chiarotti, 
2005, p. 2).  Definirá la violencia como “toda acción o conducta basada en 
género, que cause muerte, daño o sufrimiento físico, sexual o psicológico a la 
mujer, tanto en el ámbito público como el privado” (OEA, 1995, Art.1).

Tanto en la Convención sobre la eliminación de todo tipo de violencias 
contra las mujeres –CEDAW en sus artículos del 1 al 6,  como en la 
Convención Interamericana para Prevenir, Sancionar y Erradicar la Violencia 
contra la Mujer de Belén do Pará,  se establecen elementos vitales para la 
prevención y erradicación  de la violencia en contra de las mujeres.

Para la Convención los ámbitos donde puede tener lugar la violencia son 
3: la familia o unidad doméstica,  la comunidad o el Estado,  es decir,  los 
ámbitos donde esta rige son los tres.  Sin embargo, en nuestros países se ha 
legislado únicamente sobre la violencia que ocurre en el espacio doméstico.
Este concepto se ve ampliado con aquel definido  en la Plataforma de Acción 
de Beijing (1995) al mencionar:

“(…) es una manifestación de las relaciones de poder históricamente 
desiguales, entre mujeres y hombres, que han conducido a la 

dominación masculina, a la discriminación contra las mujeres por 
parte de los hombres y a impedir su pleno desarrollo” 

(Capítulo III,  artículo 118).



	 AMUME -GIZ  |	 19	 AMUME -GIZ  |	 19

5 Feminicio “Etimológicamente significa ´dar muerte a una mujer´ es decir el equivalente femenino del homicidio” (Programa ComVoMujer, Lima-2011). Implica toda muerte de mujeres por 
razones de violencia específica, (…) cuando la discriminación y todas las formas de control sobre las mujeres matan, también se trata de femicidio (Carcedo, 2010, p. 31).

Foto: Mujer del Pueblo Kayambi, fotografía de Rocío Rosero Garcés

Históricamente nuestras sociedades se han configurado de forma desigual, 
a través de relaciones que se definen y estructura en un orden patriarcal, 
otorgando a lo masculino una jerarquía superior,  estructura que ha 
facilitado y naturalizado la violencia contra las mujeres, invisibilizándola y 
justificándola.

Este orden ha facilitado el control sobre la vida de las mujeres, sus cuerpos, 
decisiones, opciones, a razón de mantener el orden establecido, ubicándolas 
en un espacio inferior, socialmente asignado.  Así, el insulto, la humillación, el 
golpe y hasta el femicidio5 son confirmaciones de esa violencia y los recursos 
utilizados para mantener el control (Carcedo, 2011).

No obstante, la violencia contra las mujeres también puede ser infringida 
por colectividades e instituciones que en sus normas y prácticas, ejecutan 
mandatos estructurales de dominio y control sobre las mujeres (Carcedo, 
2011).

Esta posición de desventaja, que ha dado paso a una violencia sistémica, 
configurada por diversos tipos: la cultural, la social, la económica, la política, 
la institucional,  la violencia en el espacio privado y la violencia en el 
espacio público,  entre muchas otras,  han sido sancionada a través de las 
Convenciones Internacionales que obligan a los países que las han firmado a 
trabajar jurídicamente para combatir  la discriminación y las violencias contra 
las mujeres.

“enfatiza en el derecho de los pueblos indígenas a mantener y 
fortalecer sus propias instituciones, culturas y tradiciones, y a perseguir 

libremente su desarrollo de acuerdo con sus propias necesidades 
y aspiraciones; prohíbe la discriminación contra los indígenas y 

promueve su plena y efectiva participación en todos los asuntos que les 
conciernen y su derecho a mantener su diversidad y a propender por su 

propia visión económica y social”
 (ONU.2007).

La Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos 
Indígenas fue adoptada en 2007. La Declaración fue el resultado de más de 
22 años de elaboraciones y debates. La Declaración precisa los derechos 
colectivos e individuales de los pueblos indígenas, especialmente sus 
derechos a sus tierras, bienes, recursos vitales, territorios y recursos, a su 
cultura, identidad y lengua, al empleo, la salud, la educación y a determinar 
libremente su condición política y su desarrollo económico.



20	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural20	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

“Insta a los Estados a que garanticen el acceso a la educación y 
promuevan el acceso a las nuevas tecnologías de modo que los 

africanos y los afrodescendientes, en particular las mujeres y los niños, 
dispongan de suficientes recursos para la educación, el desarrollo 

tecnológico y el aprendizaje a distancia en las comunidades locales, 
y los instan también a que hagan lo necesario para que en los 

programas de estudio se incluya la enseñanza cabal y exacta de 
la historia y contribución de los africanos y los afrodescendientes” 

(Programa de Acción de Durban, 2001).

“que adopten políticas públicas y den impulso a programas en favor 
de las mujeres y las niñas indígenas y en concierto con ellas con el 

fin de promover sus derechos civiles, políticos, económicos, sociales 
y culturales, poner fin a su situación de desventaja por razones de 

género y origen étnico, resolver los apremiantes problemas que 
las afecten en materia de educación , salud física y  mental y vida 
económica y el problema de la violencia en el hogar, y eliminar la 

situación de discriminación exacerbada que padecen las mujeres y las 
niñas indígenas al combinarse el racismo y la discriminación sexual” 

(Programa de Acción de Durban, 2001).

Respecto a los pueblos afrodescendientes, El Programa de Acción de Durban, 
que surge de la Conferencia Mundial contra el Racismo, la Discriminación 
Racial, la Xenofobia, y Formas Conexas de Intolerancia, Durban 2001, suscrito 
y aprobado por el Ecuador el 8 de septiembre de 2001, insta a los Estados 
a facilitar la participación de los afrodescendientes en todos los aspectos 
políticos, económicos, sociales y culturales de la sociedad y en el adelanto 
y desarrollo económico de sus países y a promover el conocimiento y el 
respeto de su patrimonio y cultura.

Este mecanismo insta a los Estados firmantes a reforzar medidas y políticas 
públicas en favor de las mujeres y de los jóvenes afrodescendientes, 
teniendo presente que el racismo los afecta profundamente, colocándolos 
en situación de extrema marginación y desventaja. Realiza recomendaciones 
especiales para las mujeres afrodescendientes en el tema de la  educación y 
la promoción y acceso a nuevas tecnologías (Aráuz, 2010, p.4): 

El mismo Plan de Acción de Durban, para el caso de las mujeres indígenas 
pide a los Estados: 

Como señala Aráuz (2010),  en el caso de las mujeres de la diversidad 
étnica, que habla de las mujeres indígenas e incluye a las mujeres 
afrodescendientes del planeta, la violación a sus derechos humanos no 
está exclusivamente basada en el género, radica también en la interacción 
entre  el género y aspectos de su identidad; como son la clase6 y la etnia, 
lo que se convierte en un tema difícil de afrontar, conocido como la “doble 
discriminación”, que toma lugar por ser mujeres y por su diversidad étnica 
y/o racial.  

Para Aráuz (2010), desde la práctica, las mujeres de la diversidad no han 

6 El término clase apela dentro del imaginario social a una estratificación social en la que posición social de una/a individuo se determina, básicamente por criterios económicos. La clase 
social a la que pertenece un individuo determina oportunidades de vida en aspectos que no se limitan a la situación económica en sí misma, también las maneras de comportarse, los gustos, 
el lenguaje, las opiniones e incluso las creencias éticas y religiosas suelen corresponderse a las del estatus social o (posición social) a la que pertenece el mismo. 



	 AMUME -GIZ  |	 21	 AMUME -GIZ  |	 21

logrado que sus derechos individuales se visibilicen dentro de las demandas 
colectivas de su pueblo,  teniendo frente a sí la dificultad de encontrar el 
punto de diferenciación/encuentro entre sus derechos individuales como 
mujeres de la diversidad étnica y sus derechos colectivos como parte de sus 
lógicas de vida comunitarias y de pertenencia a un pueblo determinado.  
No obstante, con mayor frecuencia las mujeres indígenas reconocen la 
universalidad y la indivisibilidad de los derechos,  ubicando a los dos el 
mismo peso ya que el goce de sus derechos colectivos han sido ubicados 
como premisa indispensable para alcanzar el goce en plenitud de sus 
derechos  individuales.

  La participación de las mujeres de la diversidad, sus luchas por la 
inclusión en el Estado
Para entrar en este tema, es preciso abordar algunos aspectos que se 
dan lugar en las últimas décadas en el Ecuador respecto a lo que sería el 
movimiento feminista, el movimiento de mujeres y la configuración de 
organizaciones de mujeres indígenas y afrodescendientes.

La Alianza Femenina Ecuatoriana a partir de la década de los 40´s  agrupó en 
sus filas a maestras obreras, intelectuales, campesinas e indígenas,  fue una 
de las primeras organizaciones de mujeres en el Ecuador que lucharon bajo 
criterios políticos, teniendo incidencia en hechos históricos relevantes (Nela 
Martínez, 2006).

Entre 1960 y 1980, según De la Torre (2002),  se producen un par de factores 
coyunturales que resultan centrales: el movimiento social de izquierda; y la 
Declaración de las Naciones Unidas y del decenio de la Mujer, esta última 
que tuvo como efecto la creación de la institucionalidad de género. Estos 
dos elementos dieron paso a la conformación formal de organizaciones de 
mujeres  y del movimiento feminista,  los cuales tenían varios frentes a de-
configurar:   la estructura socio-cultural, la concepción de familia,  la religión,  
la educación, entre muchos otros. No obstante, es importante reflejar que la 
militancia de izquierda a la cual se adscribía un importante grupo de mujeres 
en el país, estaba definido por una estructura jerárquica patriarcal, donde 
la línea de trabajo en clave de género,  fue vista como divisionista y recibió 
duras sanciones (De la Torre, 2002).

Con planteamientos diversos y convergentes el movimiento de mujeres en 
el Ecuador,  había presentado demandas de reconocimiento y reivindicación 
de derechos en los ámbitos legales, sociales, económicos y políticos desde el 
año 1940, adquiriendo mayor fuerza a partir del año 1975 en el cual se inicia 
la década internacional de la mujer.

En los años 80 según Pareja (1984),  las demandas de las mujeres giran en 
torno a sus derechos legales y busca respuestas para el acceso a los servicios 
de salud, respecto a planificación familiar.  En ese período surge la creación 
de importantes organizaciones de mujeres que se unen para la garantía de 
sus derechos, las cuales hasta la actualidad siguen en este cometido.

A mediados de los 80 se crea uno de los primeros espacios políticos de 
articulación de las mujeres llamado “Mujeres por la democracia”,  su principal 
fin era la consecución de instancias públicas de reconocimiento de los 
derechos de las mujeres,  que legitimaran la incorporación de las demandas 



22	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural22	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

de las mujeres en el Estado;  a su vez buscan la participación de las mujeres 
en espacios políticos como el Tribunal de Garantías Constitucionales,  la 
Creación de Asuntos de la Mujer en el Congreso Nacional;  y la expedición de 
leyes como la Ley contra la violencia y el discrimen de la mujer,  entre otras 
(Valdez, 2005).

En la década del 90,  según Valdez (2005), la preparación de la IV Conferencia 
Mundial de las Mujeres en Beijing,  facilitó nuevamente un encuentro,  
creándose el Foro Permanente de la Mujer Ecuatoriana, y muchas otras 
organizaciones de gran valía, que fueron articulando propuestas con la 
Dirección Nacional de la Mujer DINAMU por la promoción de los derechos 
de las mujeres,  con énfasis ya sea en sus derechos sociales,  económicos 
o políticos.  Un ejercicio específico de este trabajo articulado fue la 
construcción colectiva del Proyecto de Ley contra la violencia a la mujer y la 
familia,  con su posterior aprobación en el Congreso Nacional. 

En esta época se crean instancias de participación y decisión de los 
indígenas como la Confederación de los Pueblos de Nacionalidad Kichua 
del Ecuador -ECUARUNARI, la Confederación de Nacionalidades Indígenas 
del Ecuador -CONAIE, la Confederación de Nacionalidades Indígenas de la 
Amazonía Ecuatoriana - CONFENIAE, espacios que fortalecen el ejercicio 
de participación de las mujeres indígenas,  que se traducen también en 
oportunidades para su formación y preparación.  

El Consejo Nacional de la Mujer (CONAMU),  se crea mediante Decreto 
Ejecutivo en 1997,  como organismo rector para la formulación y promoción 
de Políticas Públicas con Enfoque de Género,  adscrito a la Presidencia de la 
República. Entre sus líneas estratégicas incluye la promoción y protección de 
la participación social y política;  el ejercicio de la ciudadanía de las mujeres 

y la gobernabilidad democrática;  el fortalecimiento de organizaciones de 
mujeres de distinta naturaleza. 

En 1997 las mujeres indígenas crean el Consejo Nacional de Mujeres 
Indígenas –CONMIE, como mecanismo para precautelar sus derechos y 
potenciar su participación política;  en su ejercicio mantuvieron un diálogo 
abierto con el CONAMU.

En 1998 las mujeres afrodescendientes conforman el Movimiento de Mujeres 
Negras- MOMUNE,  espacio de articulación de las luchas de las mujeres 
negras por el reconocimiento y la visibilización de sus derechos.

En 1999 las mujeres afrodescendientes crean la Coordinadora Nacional 
de Mujeres Negras –CONAMUNE, una organización de tipo nacional cuyo 
objetivo es el empoderamiento y liderazgo de las mujeres afrodescendientes 
buscando fortalecer el movimiento social afrodescendiente para incidir en la 
consecución de sus derechos, cuentan con filiaciones en todas las provincias 
del país.

En 2007 se crea la Red Nacional de Organizaciones de Mujeres Indígenas del 
Ecuador a la cual se suman la Confederación Nacional de Organizaciones 
Indígenas y Negras, CONMIE, entre otras, las cuales se unen para presentar 
de forma conjunta una propuesta a la Asamblea Constituyente.

A partir de 2009 y como parte de la nueva estructuración del Estado, el 
mecanismo de las mujeres se encuentra en fase de transición; actualmente 
su denominación es Comisión de transición hacia el Consejo de las Mujeres y 
la Igualdad de Género.  



	 AMUME -GIZ  |	 23	 AMUME -GIZ  |	 23

El Movimiento de Mujeres en el Ecuador hasta la presente fecha ha 
enfrentado el reto de asumir e incidir en dos Constituciones Nacionales,  en 
1998  y en 2008.   Sus motivaciones principales han sido la formulación de 
estrategias y la búsqueda de alianzas para la incorporación de reformas 
constitucionales en favor de los derechos de las mujeres, y no pérdida de 
derechos ganados  (Rosero et al, 2002).

En estos procesos participativos de construcción política de las 
Cartas Magnas tanto de 1998 como de 2008 han participado también 
el movimiento de mujeres indígena  y el movimiento de mujeres 
afroecuatorianas, con el rol fundamental de incorporar su visión y demandas 
en las nuevas definiciones de Estado y país, con el importante reto de dar a 
conocer y sensibilizar sobre sus necesidades a estructuras patriarcales, que 
ya de por sí tenían dificultad en asumir las desventajas que relaciones entre 
hombres y mujeres habían tenido en la vida de estas últimas y por tanto la 
importancia de la incorporación de género para zanjar estas desigualdades;  
y que adicionalmente se requería entendieran que estas brechas sociales y 
culturales se exacerban mucho más al sumar a las relaciones de género la 
perspectiva de diversidad étnica y racial.

  La normativa nacional contra la violencia política hacia las mujeres 
de la diversidad
Ley contra la violencia a la mujer y a la familia.  Ley 103 -1995.  Define la 
integridad física, psicológica y sexual.  La aplicación de esta ley está bajo 
la responsabilidad de las Comisarías de la Mujer y la Familia, y la Policía 
Nacional.  El reconocimiento del Estado de que la violencia contra las 
mujeres es un problema multidimensional es considerado como uno de 
los avances más significativos del Movimiento de Mujeres. Aunque no 
tipifica la violencia política contra las mujeres, y ninguna ley lo hace hasta la 
actualidad.

El art. 257 de la nueva Constitución (2008) señala la posibilidad de 
conformación de circunscripciones territoriales indígenas o afroecuatorianas, 
que ejercerán las competencias del gobierno territorial autónomo 
correspondiente, y se regirán por principios de interculturalidad, 
plurinacionalidad y de acuerdo con los derechos colectivos (Constitución 
Nacional del Ecuador. 2008).  No obstante, no determina esta conformación 
con principios de paridad. 

La Ley de Amparo Laboral de 1997,  que establece un cupo  mínimo del 20 
por ciento de participación para las mujeres en las listas pluripersonales, 
en las elecciones para diputados nacionales y provinciales en 1998. 
Desafortunadamente omite la dimensión de diversidad y multiculturalidad.

La Reforma Constitucional de 1998 que contempla la participación 
equitativa de hombres y mujeres en los procesos electorales (artículo 102).  
Aunque no desde una visión de diversidad y multiculturalidad.



24	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural24	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

La reforma de Ley de Elecciones o Ley de Participación Política de 2000, que 
fijó cuotas en grados ascendentes del cinco por ciento en cada proceso 
electoral,  a partir de un mínimo del 30 por ciento hasta llegar al 50 por 
ciento de representación equitativa.  A fin de contrarrestar la discriminación 
de género.  Incorporando a mujeres en las listas de manera alternada y 
secuencial, para evitar que queden como últimas de lista.

Según Pacari (2000) a pesar de que la normativa y su avance en legislación 
señalaba que los partidos y movimientos tomarán en cuenta “el carácter 
étnico cultural”, para las elecciones regionales de 2000,  no se incorporaron 
en las listas a mujeres indígenas ni negras.  Exceptuando el movimiento 
Pachackutik que sí lo hizo.

Para Pacari (2000), la discriminación de la mujer en la participación política 
la sufre con mayor dureza la mujer indígena,  su presencia numérica en 
espacios públicos productos de elección popular es mínima.

Actualmente Mae Montaño, dirigente política de centro-derecha de 
Esmeraldas, y Alexandra Ocles dirigente comunitaria de izquierda, han sido 
las primeras mujeres afroecuatorianas en ser electas democráticamente 
para un cargo de representación nacional, para la Asamblea Constituyente 
de Ecuador de 2007. La Abogada Marcia Elena Caicedo, de Esmeraldas es 
la primera mujer afro en ocupar la Consejería Nacional en el CNE Consejo 
Nacional Electoral, elegida por méritos profesionales como Abogada y 
representante del pueblo afro.

  La violencia política en el ejercicio participativo y político de las 
mujeres diversas
Teoria cultural de la violencia

Las teorías culturales de la violencia, asignan a la cultura un peso relevante 
en lo que respecta a conflictos por discriminación y segregación.

“mis padres, especialmente mi papá, mi mamita decían: “no, tú no vas 
a ir a ningún lado, porque las mujeres cuando van al colegio ni sé qué 
tonteras… dicen que van a estudiar, solo van para casar… luego salen 

embarazadas …  ¿para qué? ... ¡de gana! ¡Desperdicio! … ni siquiera eres 
hombre, al fin si fueras hombre… tal vez… decían” 

(Entrevista WI001. Guamote, 2011). 

En este contexto, se ubican las relaciones de poder vistas desde la 
perspectiva de género, que al realizar una distinción entre el sexo desde 

“La cultura […] puede considerarse […] como el conjunto de los rasgos 
distintivos, espirituales y materiales, intelectuales y afectivos que 

caracterizan una sociedad o un grupo social. Ella engloba, además de 
las artes y las letras, los modos de vida, los derechos fundamentales 

inherentes al ser humano, los sistemas de valores, las tradiciones y las 
creencias”. 

(UNESCO, 1982).  



	 AMUME -GIZ  |	 25	 AMUME -GIZ  |	 25

un punto de vista biológico y el género como una construcción socio 
cultural, la cultura en función del sexo va atribuyendo unos roles masculinos 
y femeninos (Chatman. 1995, p. 105).   Ubicando unas asignaciones de lo 
“propio” para unos y otras; distribución inequitativa, que se encuentran 
profundamente enraizada en los procesos de socialización,  de acuerdo a los 
aprendizajes,  identificaciones y experiencias, a partir de las cuales definimos 
nuestra identidad y conducta.

Como dice Martha Lamas, esta construcción social funciona como una 
especie de “filtro” cultural con el cual se interpreta al mundo, y también 
como una especie de armadura con la que se constriñen las decisiones y 
oportunidades de las personas dependiendo de si tienen cuerpo de mujer 
o cuerpo de hombre. Todas las sociedades clasifican qué es “lo propio” 
de las mujeres y “lo propio” de los hombres, y desde esas ideas culturales 
se establecen las obligaciones sociales de cada sexo, con una serie de 
prohibiciones simbólicas.

Respeto, discriminación y violencia,  de acuerdo a Prieto (2001), sintetizan 
las agendas políticas de las mujeres indígenas y permiten enlazar las 
relaciones de género, étnicas y de clase que las atraviesan,  relaciones que 
se entrelazan con las comunitarias,  aludiendo una identidad colectiva, 
antes que la individual de las mujeres.  Sin embargo,  la autora nos permite 
ver que culturalmente se ha asumido a las mujeres como transmisoras de 
saberes y tradiciones, que las limitan y recluyen,  pero a su vez evidencia 
que esta asignación les abre oportunidades de participación en la política.  
Oportunidad que las ha llevado a realizar un proceso de reflexión sobre su 
discriminación por razones de género.

“antes (las mujeres) sembrábamos,  lavábamos, estábamos con 
guaguas. El esposo salía al pueblo,  ni conocíamos el cantón Guamote. 

Ellos llevaban salcita,  algunas veces cebollita…con eso estábamos 
conformes. Pero yo poco a poco, desde guagua de  12 años,  ya vivía 

con las patronas, trabajaba en Guayaquil, yo fastidiaba: ’algún día voy 
a comprar, algún día voy a comer una carnecita, algún día voy a darles 

educación a mis hijos….’ ahora están mis hijos profesores y allá me 
avanzaba, hermana” 

(Entrevista WI002, Guamote 2011).

“[…]estoy abriendo un camino para que las próximas autoridades 
concejalas que vienen,  que sigan en ese camino… que vayan 

preparando,  que ya no estén diciendo la gente, la población, los 
políticos: ‘que estas mujeres no saben, que no pueden, no hacen nada’.  
No, sino (…) que ellas tengan conocimiento y esas mujeres que vayan a 
las juntas parroquiales y esas mujeres que vayan a las organizaciones 

de segundo grado y esas mujeres que vayan a la concejalía,  si es 
posible vayamos a la provincial,  a la nacional. Entonces ese es mi 

reto,  que nuestras mujeres sean tomadas en cuenta,  (…) valorizadas,  
respetadas (…). Ese es mi objetivo que tengo cómo soñar de aquí en 

adelante” 
(Entrevista WI001, Guamote, 2011).

En este sentido, el respeto según Prieto (2001) podría actuar contra la 
violencia y la discriminación en la que viven las mujeres de la diversidad 



26	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural26	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

“(…) los hombres dicen  -pues, si es mujer pues, qué tanto puede hacer 
una mujer en el municipio. Allá se necesitan es hombres y hombres 

verracos para que vayan a pelear para que vayan a defender-, esas son 
las expresiones de los hombres frente a dos candidaturas cuando una es 

mujer” 
(Entrevista WB003, Esmeraldas, 2011).

Estas teorías buscan explicar la violencia en función del contexto social, 
estudiando las estructuras sociales, los ámbitos, las ideas que rodean  y 
moldean los caracteres, identidades y accionar de las personas.  En este 
marco, funcionalistas como Durkheim indican que “en condiciones de 
funcionalidad, la integración social es la norma”.  Sin embargo, Weber avizora 
“el conflicto siempre presente en las sociedades, por la naturaleza del poder, por 
las condiciones y carencias que afectan a las sociedades, donde la dominación y 
el control será la norma antes que el consenso”.  

“(…) y el hombre te dice: ‘bueno tú si puede participar en ese grupo o 
no, no me gusta,  la gente que está en ese grupo no me gusta, (…) tú 

no te metes en ese grupo, tú no participas de él’. Y entonces las mujeres 
bien mandadas bueno como el marido no quiere entonces tenemos esa 
convicción de que primero está mi hogar que si yo no puedo hacer por 

lo mío, peor voy a hacer por lo ajeno” 
(Entrevista WB003, Esmeraldas 2011).

Es así como las diferencias sociales,  se han ido organizado en relación a 
estatus, bienestar y poder;  así, los grupos de clase, étnicos, raciales y de 
género se organizan temporalmente para romper un orden establecido y 
dar paso a una reconfiguración social (Burges, 2000, p, 4), que busca romper 
con un orden dominante que discrimina, segrega y aleja las posibilidades de 
una vida digna.

Para Lamas, el cuerpo de las mujeres ha sido parte de una rígida 
construcción cultural y  social que alimenta y moldea su identidad con 
elementos materiales e imaginarios producto de las estructuras y relaciones 
sociales.  En el régimen patriarcal, el control de la sexualidad de la mujer 
supone el control de su cuerpo físico y simbólico, incluida su movilidad 
en el espacio (físico, social y psicológico), de modo que mediante esta 
expropiación del cuerpo se convierte en instrumento para la acción de otros.  
La apropiación del cuerpo de las mujeres se refiere a la instrumentalización 
de estas relaciones y consecuentemente a su subordinación. Esto último 
elimina la capacidad de las mujeres a decidir por sí mismas, compromete su 
identidad,  y sesga  la relación consigo misma y con los demás.

étnica y racial,  ya que a la vez que se labra el respeto de las mujeres en el 
marco de sus relaciones con los miembros de sus sociedades indígenas,  
afrodescendientes, también lo deben hacer con la sociedad mestiza.  
Esto pone en cuestión las complejas relaciones familiares y comunitarias;  
denotando lo complicado de las agendas de las mujeres diversas, ya que 
deben mantener un difícil equilibrio entre sus intereses y los de sus pueblos, 
dinámica que explica su desencuentro con los movimientos de mujeres. 

Teorías sociales de la violencia



	 AMUME -GIZ  |	 27	 AMUME -GIZ  |	 27

Un ejemplo de esto es el asumir a las mujeres, dependiendo de la época, 
como receptáculo de proyectos socio políticos, debiendo criar hijos para la 
sociedad, teniendo hijos que necesita la revolución, teniendo hijos para el 
cielo, o no teniéndolos para lograr un desarrollo económico.  

Así, la contribución de las mujeres en las sociedades se ha gestado desde 
tiempos inmemoriales, al ser ellas quienes silenciosamente han contribuido 
a su legado y configuración;  sin una real visibilización de su aporte, 
precisamente debido a la división sexual del trabajo  y  la división de espacio 
público y privado. Han ocupado un lugar secundario, subordinado en la 
sociedad que les ha limitado ser consideradas personas con plenos derechos 
en los ámbitos económicos, sociales, políticos y culturales.

Para Fraser (2003), la lucha por el reconocimiento se ha convertido 
paradigmáticamente en una forma de conflicto político que ha permitido 
poner en evidencia las violencias sociales que afectan  a quienes exigen  

el reconocimiento de la diferencia, movilizándose bajo las banderas de la 
nacionalidad, la etnia, la raza, el género y la sexualidad.  La violencia social a 
razón de la discriminación y la segregación, tiene fundamento en un mundo 
de exacerbadas desigualdades materiales,  en relación a ingresos, propiedad, 
acceso a la tierra, al trabajo, a la educación, a la salud y recreación.  Donde la 
condición étnica, racial y el ser mujer representan razones suficientes para 
experimentar violencia, en una sociedad de grandes brechas, jerárquica, 
patriarcal e individualista.

Teorías de la violencia política

“Obviamente lo que más nos encontramos en  política es 
discriminación por ser mujer (…) porque piensan que no tenemos 
la misma capacidad que los hombres y hay que demostrarles que 
estamos en esas condiciones.(…) Entonces una lucha dura y sufre 

bastante discriminación, (…) bastante violencia. (…) yo creo que la 
violencia se ejerce de diferentes maneras: hay alcaldes que impiden que 

las concejalas fiscalicen,  porque le ven como una amenaza, le ven ya 
como  la contendora política y no quieren que progrese; hay  alcaldes 

que nos impiden que hablemos en los concejos municipales,  nos alzan 
la voz, nos gritan,  nos niegan los equipos logísticos para desarrollar 

nuestras actividades,  disponen a determinados funcionarios de 
rangos inferiores para que sean ellos quienes boicoteen en actividades 

como concejalas,  entonces es un mundo bastante hostil,  bastante 
complicado” 

(Entrevista WM002, Quito. 2011).

“Cuando la mujer es pobre, es decir por su condición de clase social,  
tiene una forma de ser violentada,  pero cuando a esto le sumamos 

el hecho de que es una mujer de una etnia minoritaria diferente y 
que no concuerda con lo que en las lógicas de una sociedad se está 
desarrollando, pues es también otro tipo de violencia por la etnia a 
la cual pertenece.  Esto es como una trenza, de lo que  socialmente 

hablamos… de opresión… somos mujeres, somos de una etnia 
diferente y si somos pobres más se agudizan las cosas”

 (Entrevista WM002, Quito, 2011).



28	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural28	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

“Cuando la gente piensa en el poder, no piensa en los valores… 
lamentable. Todo es justificable. (…) ¿Y de dónde sale ese dinero? De 
los contratos que te ofrecen. Porque si no tienes dinero, no ganas el 
poder. ¿Entonces cómo quitar ese poder? ¿Cómo decirle a la ciudad 

eso? (…) eso ha sido para mí un golpe bien fuerte, porque realmente 
yo pensaba que podía hacer política pública. Decir por ejemplo: 

tenemos doscientos mil dólares para el tema social y esos los vamos a 
priorizar en estos programas sociales que están realmente trayéndonos 

problemas al municipio, porque tenemos jóvenes alcohólicos, porque 
tenemos niñas embarazadas, porque tenemos desnutrición infantil 

crónica, porque tenemos maltrato intrafamiliar. (…) Pero si no 
comparto lo que ellos quieren…(…) a veces me pregunto si estaré loca” 

(Entrevista WM001, Tena, 2011).

Las teorías de la violencia política centran su análisis en la relación estado-
ciudadanos,  analizando el tipo de conflictos y violencias que se establecen 
en ese marco.  Así para Burges (2000) “la violencia política puede definirse 
como el ejercicio del daño, segregación y restricción a las personas y a la 
propiedad con fines políticos”.  Sus principales motivos son los conflictos 
de clase, raciales, étnicos, ideológicos, de género, bajo la ubicación de 
desigualdades socioeconómicas, políticas, culturales, y sociales, traducidas 
en injusticia, opresión y violación a los derechos humanos.

Burges (2000) considera que la incidencia e intensidad de la violencia política 
está estrechamente relacionada con la naturaleza del Estado, argumentando 
que cuando el gobierno, la policía, el ejército y la justicia son percibidos 
como débiles en el ejercicio de la coerción, se generará  violencia como 
respuesta al vacío de control.  Adicionalmente argumenta que cuando menor 
es el nivel de legitimidad del Estado más deberá apoyar su autoridad en el 
uso de la coerción y mayor será la violencia política que genere.

En la Teoría del Cálculo Racional, la violencia política es vista como un 
instrumento que los actores usan para la consecución de un fin político.   La 
mayoría de movimientos políticos indicarían no estar de acuerdo con la 
violencia política, sin embargo para Clausewitz “la violencia es la continuación 
de la política por otros medios”,  esta teoría puede sustentar razones para 
coaccionar un gobierno, una comunicad, para satisfacer una determinada 
demanda política.  Hay quienes consideran, como Coser, que “la violencia 
política al tiempo que niega la condición humana a unos, cumple con la 
función positiva entre sus adeptos: esperanza en un nuevo comienzo, una nueva 
identidad,  redes de solidaridad y pertenencia a un grupo de fronteras bien 
definidas”.

Según INSTRAW (2010) el acoso político hace referencia a:

“el acoso político hace alusión al acto ilícito cometido por una persona 
por sí o a través de terceros, en contra de una mujer o su familia, con 

el propósito de impedir o restringir el ejercicio de un cargo público, de 
inducir a una acción o su emisión, en el cumplimiento de sus funciones, 
mediante actos de presión o a través de persecución, hostigamiento o 
amenaza efectuadas por cualquier medio, esté evidente o simulado”.



	 AMUME -GIZ  |	 29	 AMUME -GIZ  |	 29

La violencia política según INSTRAW (2010),  se refiere a:

Entre las múltiples causas que originan y perpetúan la desigualdad entre 
hombres y mujeres en cuanto a la participación y la representación política, 
se pueden señalar las siguientes (Ranaboldo et al):
 

•	 Vigencia –si bien disminuida- de un orden de género patriarcal
•	 	Pobreza
•	 Procesos de reforma y modernización de los Estados inconclusos, que 
llevan aparejada una fragilidad institucional variable
•	 Mecanismos nacionales para la igualdad sin apoyo suficiente
•	 	Resistencias de los partidos políticos hacia la presencia de las mujeres
•	 Acoso y violencia política como actos cada vez más frecuentes en 
todos los niveles del quehacer político en los que las mujeres están 
interactuando. 

De acuerdo a un estudio realizado por la Asociación de Concejalas de 
Bolivia –ACOBOL y One World Action (2011),  la violencia política en 
razón de género,  es  un gran reto para la construcción de un ejercicio 
político transparente y responsable hacia las mujeres, principalmente 

“acto ilícito cometido por una persona o a través de terceros, en contra 
de una mujer o su familia, con el propósito de impedir o restringir el 

ejercicio de un cargo público o inducirla a tomar decisiones en contra de 
su voluntad y sus principios a través de actos que causen daños físicos, 

morales o sexuales”.

considerando la diversidad étnica y racial.  En este ámbito,  relevan que las 
mujeres indígenas y afrodescendientes tiene que hacer frente a la violencia 
doméstica, como situación que las obliga a un aislamiento de la articulación 
pública,  reduciendo su poder de negociación dentro del hogar.  Por otra 
parte, en la esfera pública,  plantean que las opiniones de las mujeres en los 
espacios comunitarios son asumidas y representadas por sus maridos, o por 
parejas,  por lo cual la violencia doméstica toma importancia al contribuir 
a alterar la representación pública de las mujeres.  En este sentido, según 
ACOBOL,  la falta de oportunidades de desarrollo para las mujeres está 
directamente ligada a esquemas culturales sobre la violencia en razón de 
género que existen tanto en la esfera privada como pública.

MUJER AFROECUATORIANA /  Foto cortesía del Archivo Blomberg



30	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural30	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

El Ecuador es un país multiétnico y pluri-cultural, con una gran riqueza 
en biodiversidad.  A pesar de esto,  los niveles de pobreza son altos.  
El porcentaje de necesidades básicas insatisfechas es del 54% (INEC 
2006), presentando brechas profundas en las áreas rurales y en ciertas 
regiones del país: 90% en la costa,  80% en la amazonia, 68% en los 
andes (SIISE 2008). De acuerdo al Censo de población y vivienda (2010),  
la población total del Ecuador es de 14.830.499 millones de habitantes,  
de este grupo el 50,44% son mujeres y el 49,56% son hombres, esta 
encuesta nacional revela que de la autodefinición cultural y étnica, 
las personas se definen como mestizas el 71,9%,  montubia 7,4% ,  
afroecuatoriana 7,2%,  indígena 7% ,  blanca 6,1%  y otros 0,4%.

En 2009,  el 52% de las mujeres y el 78% de los hombres participaron 
en actividades económicas en las áreas urbanas.  La tasa de desempleo 
en las áreas rurales es del 8.4% entre las mujeres y del 5.2% entre los 
hombres;  las mujeres reciben solo el 70% del salario pagado a los 
hombres,  y la brecha es aún mayor en población indígena;  en las 
áreas urbanas el 41.7% de los hogares donde las mujeres son cabeza 
de familia vive en pobreza, frente al 39% de los hogares con hombres 
cabeza de familia.  A nivel nacional el desempleo femenino duplica 
el desempleo masculino,  las mujeres afroecuatorianas registran la 
tasa más alta. Respecto a Seguridad social,  la mayoría de mujeres 
indígenas y afroecuatorianas  no tiene cobertura (en 2006 sólo el 
12,15% la tenía).  Las inequidades a causa de diversidad étnica en 
el mercado de trabajo son mayores  (Ministerio Coordinador de 
Desarrollo Social-CONAMU,  2008, p.26-31).

Breves Cifras

En la Asamblea Nacional el 27,6% de las parlamentarias es  mujer,  
sólo el 5% de las empleadas de la Corte Suprema son mujeres.  Del 
total de 20 ministerios,  6 de ellos están dirigidos por mujeres.  De los 
8 Ministerio Coordinadores, 5 están dirigidos por mujeres.  El poder 
ejecutivo tiene 7 secretarias de las cuales 3 son ocupadas por mujeres.  
A nivel local,  los hombres ocupan la mayoría de alcaldías.

Algunos datos actuales describen una situación de inequidad que 
asocia la mujer rural a la pobreza, en particular en el sector agrícola: 
inequidad en los ingresos: en el sector rural sólo un 23% de mujeres 
recibe un ingreso; ellas participan con tan sólo el 3.93% de los 
ingresos totales pese a que su participación en la PEA es del 14.12%; 
en el sector agrícola muestran el ingreso más bajo, equivalente a 
USD 88.5; subempleo: las mujeres rurales subempleadas alcanzan al 
81.7%; trabajo doméstico no remunerado: las labores domésticas son 
asumidas en un 80% por las mujeres; acceso a recursos productivos: 
sólo el 30% de las mujeres rurales tienen títulos individuales; del 
total de hogares rurales con propiedad registrada sólo el 18% tiene 
jefatura femenina; sólo el 4% de mujeres rurales recibió crédito (FAO, 
2008 en Ranaboldo y Solana, 2008). Respecto a la violencia contra 
las mujeres indígenas y afro no existen cifras exactas, sin embargo 
se puede suponer que existe un subregistro de la misma, debido  a 
que la justicia comunitaria lleva pocos registros escritos y los actos 
de violencia contra ellas, a menudo no son reconocidos (Programa 
ComVoMujer GIZ, 2011). 

Breves Cifras



	 AMUME -GIZ  |	 31	 AMUME -GIZ  |	 31

CARMEN MOYOLEMA / Foto: Lenin Rodríguez

JUANA LASSO / Foto: Alexandra Clavijo

MUJERES LIDERES AFROCHOTEÑAS-CONAMUNE / Foto: Fundación Azúcar



32	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural32	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

II.  Breve historia 
de las mujeres en el Ecuador desde la 	
perspectiva 
de la diversidad étnica y racial



	 AMUME -GIZ  |	 33	 AMUME -GIZ  |	 33

DOLORES CACUANGO, Cayambe, Ecuador, 1968.  / Foto: Rolf Blomberg. Cortesía Archivo Blomberg 



34	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

II.  Breve historia de las mujeres en 
el Ecuador desde la perspectiva de 
la diversidad étnica y racial

 Mujeres indígenas y afroecuatorianas: habitantes de un territorio 
desconocido
¿Cómo vivían las mujeres hace catorce mil años en el territorio del actual 
Ecuador? ¿Qué aliento, qué llamada, qué energía transmitieron en su leche, 
en su sangre, a las mujeres que ahora, en el siglo XXI, viven, trabajan, luchan 
en este país? Varios mestizajes han conformado su ser. El espíritu de los siglos 
habita en las descendientes de las culturas precolombinas; agricultoras, 
ceramistas, sacerdotisas. A las hijas de esclavas liberadas, de cimarronas que 
vencieron las inclemencias del tiempo y la discriminación, para superar la 
negación y hacerse a ellas mismas. 

La Pacha Mama, la Allpa Mama, acogía a las mujeres que, por un lado, se 
dedicaban a las tareas de la casa, la crianza de los hijos, el cumplimiento de 
las faenas agrícolas y textiles; y por otro lado, eran mujeres guerreras, libres 
y osadas que podían ejercer el mando de los ejércitos. Mujeres que, desde 
siempre, han participado en la vida social, con su quehacer que de ningún 

Somos como la paja del páramo, 
que se corta y vuelve a crecer

y de paja de páramo cubriremos el mundo.
Dolores Cacuango

modo se desliga del quehacer político. 

Es conocido el nombre de Quilago, en el siglo XV. Esta cacica organizó 
política y económicamente a la comunidad de Cochasquí, cuya ubicación 
en el centro del mundo propició el culto solar y la observación astronómica. 
Quilago asumió valientemente la protección de Cochasquí frente a la 
invasión inca y organizó un ejército de mujeres que combatió y ganó la 
batalla, impidiendo a Huayna Capac ingresar a ese territorio (Carrasco, 2007).

Cuando se impuso el incario, su estratificación social afectó también a las 
mujeres: las coyas  (esposas oficiales del jefe inca) tuvieron mucho poder. 
A la muerte del inca, de su participación dependía el nombramiento de 
los nuevos jefes. Las princesas eran escogidas para celebrar los ritos al sol 
en los raymis, fiestas que se celebraban en los solsticios y equinoccios. Las 
hijas y parientes de los curacas sometidos eran ñustas  y acllas (princesas y 
escogidas), que tejían los vestidos del inca y las telas que se usaban en los 
templos, elaboraban chicha de maíz, elaboraban y tocaban instrumentos 
musicales. Las más selectas eran las sacerdotisas destinadas al culto a los 
dioses. Ellas mantenían el fuego sagrado para los ritos solares (Quinatoa, 
2007).

Por su parte, la historia de las afroecuatorianas comienza en Esmeraldas. 
Desde la época de la conquista y la colonización española, sus costas fueron 
el escenario para fundamentar el Reino de Quito. Para octubre de 1553, un 
barco proveniente de Panamá con rumbo a Perú, naufragó en las costas de 
Esmeraldas (Rocas de San Mateo). Entre los africanos que lograron sobrevivir 
se encontraba el cimarrón Antón, quien guió el grupo de libres hacia la 
construcción de un reino o palenque. Más tarde, este liderazgo es retomado 
por el cimarrón Alonso de Illescas, quien es considerado como el máximo 



	 AMUME -GIZ  |	 35

héroe de la libertad afroecuatoriana y quien fundara “El Reino Zambo”, cuyo 
sentido de gobierno era una alianza entre indígenas y africanos  (Wordpress, 
2010).

Cabe aclarar que, desde la exclusión y el racismo existentes en este país, 
no es fácil conseguir información abundante sobre mujeres indígenas 
y afroecuatorianas. Hay algunos datos sobre el génesis de las mujeres 
indígenas, no así sobre los afrodescendientes, quienes comienzan a escribir 
su propia historia, a fines del siglo XX. Sin embargo, información aislada 
sobre hechos o personajes, encontrada en archivos históricos, permite 
esbozar una idea de su trayectoria en el país.

  En el coloniaje patriarcal  ¿Las mujeres indígenas y afrodescendientes 
tenían derechos?
La Real Audiencia de Quito, que había sido elevada a tal en 1563, era una 
villa donde la mayor actividad, que movía la economía y la mano de obra, 
era la industria de tejidos. La gente vivía de este negocio, Quito era un 
rico mercado local donde había muchas tiendas, pulperías y comerciantes 
informales. En los patios de servicio o traspatios de casi todas las casas había 
un obrajuelo o chorrillo, en el que se tejían mantas, cobijas, manteles y otros 
paños que servían para el uso familiar y, a veces para vender en las tiendas 
(Carrasco. 2007).

En  ese contexto, las mujeres de toda condición vivían sometidas y 
humilladas. Las criollas y las mismas españolas, eran marginadas por el 
hecho de ser mujeres.  Cuando se crearon los colegios y universidades, los 
requisitos eran bien claros: ser varón, probar su “limpieza de sangre” y ser 
hijo legítimo. La mayor parte de familias educaba a sus hijas en el hogar. Las 

MOLIENDO AVENA EN EL CAMINO A RIOBAMBA, hacia 1900. / Foto: Archivo del Taller Visual

mujeres aprendían a cocinar, tejer, bordar y coser. Las familias acomodadas 
mandaban a sus hijas a los conventos, donde aprendían a leer, escribir, hilar, 
tejer y bordar, pastelería y culinaria.



36	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

Las indígenas vivían en las llamadas “parroquias de indios”: San Blas, San 
Sebastián, El Inca, El Batán, Nayón y Zámbiza. Cada una tenía sus actividades, 
siembra de alfalfa, cultivo de hortalizas y flores. También trabajaban como 
domésticas. Las negras eran esclavas y realizaban las tareas domésticas: 
cocina, limpieza, damas de compañía. 

La sociedad masculinizada no había logrado desterrar el poder de las 
mujeres en su relación con la medicina y las plantas. Aunque oculto, ese 
poder causaba molestias al coloniaje patriarcal. Algunas mujeres trabajaban 
en el cuidado de la salud y aplicaban sus conocimientos ancestrales. Pero 
eran consideradas brujas. El flamante visitador de la real Audiencia, Juan 
de Mañozca, llegado a Quito el 28 de octubre de 1624, poseía un poder 
indecible: era visitador, inquisidor y juez de residencia. Para que su poder 
inquisitorial fuese mayor, resolvió establecer en Quito un tribunal del 
Santo Oficio de la Inquisición, nombrando ministros, oficiales y comisarios 
(Carrasco, 2007).

Las mujeres en las que la Santa Inquisición tenía puestos los ojos no 
eran precisamente blancas ni españolas. Eran mestizas, indias y negras. 
Perseguidas por prácticas de curanderismo y de brujería. De 1672 a 1675 se 
juzgó por esta causa a muchas mujeres. Por ejemplo, María Castro Barreto, 
guayaquileña de 36 años, quien vendía nieve y consumía hojas de coca, 
acusada de supersticiosa, fue “condenada a doscientos azotes que se le 
aplicaron en las calles a voz de pregonero”. Igual sucedió a Magdalena 
Camacho, acusada de hechicería. En Latacunga, en 1696, varias mujeres 
fueron acusadas de realizar brujerías, filtros de amor y bebedizos para las 
artes amatorias, entre ellas, María de Almeida y Bárbara de Aguirre, las dos 
de profesión costureras. Suenan los nombres de María Pizarro y Catalina 
de la Turre, Magdalena de Uclés, Micaela Zavala, Sabrina Rosalía de la Vega 

y Antonia Osorio. Sólo en 1834, la reina María Cristina de Borbón abolió 
definitivamente la Inquisición.

En Guayaquil se menciona a María Barreto y Navarrete, zamba curandera 
que en 1736 fue condenada por funcionarios del Santo Oficio bajo 
la acusación de brujería, desterrada a Lima cuando tenía 35 años de 
edad, paseada por las calles, montada en burro, desnuda y azotada. Es 
significativo el caso de María del Tránsito Sorroza, una negra guayaquileña 
que gracias a sus habilidades como partera y por haber alcanzado 
renombre y éxito en la atención de casos difíciles, obtuvo su libertad en 
l646. 

No obstante, el colonialismo que impuso una nueva cultura con sus 
leyes, sus costumbres, su política, no fue aceptado pasivamente. Hubo 
rebeliones de indígenas y mestizos, principalmente en el siglo XVIII, 
contra las reformas borbónicas que implicaban el trabajo forzado, el 
tributo indígena, los derechos fiscales sobre la producción de tabaco y 
aguardiente, el impuesto de las alcabalas. Ana María Goetschel menciona 
la participación de Baltazara Chuiza, en Guano y la de Lorenza Peña, 
Jacinta Juárez y Lorenza Avemañay, en Guamote. “Fue tal la participación 
de Lorenza Avemañay en esta revuelta que su recuerdo perduró en la 
memoria de los indígenas de Riobamba, quienes casi medio siglo después  
celebraban sus hazañas en los cantos de la siega”.  (Goetschel, 2007).

En 1780 se produjo el motín de las recatonas en Pelileo y el alzamiento 
de indios y mestizos de Quisapincha e Izamba. En el juicio sobre 
este levantamiento, se pone de relieve su activa participación: …Y 
“aprehendimos al mestizo Martín Velasteguí, uno de los capitanes …y a la 
india Rosa Señapanta, quien sin embarasarla su sexo, alentaba con las voces 



	 AMUME -GIZ  |	 37

a los tumultuarios y al llegar las gentes, se defendió con... tierra, y tenía una 
talega que llaman sigra llena de piedras… para terror, escarmiento y contención 
de la ferosidad de los demás indios, fueron ahorcados los presos y luego se 
incendiaron las casas del gobernador y alcaldes, de Nicolaza Litapuso y de María 
Tusa, así como sus reservas de trigo y de cebada, ’hasta que se convirtieron en 
senisas’” (Goetschel, 2007).

También en 1780 en la ciudad de Baños se amotinaron las mujeres, quienes 
armadas con palos y piedras, se rebelaron contra la imposición del estanco 
de aguardiente. El visitador Solano de Salas sentenció a Martina Gomes 
por la “convocatoria que hizo tocando arrebato a doscientos azotes, a Juana 
Sánchez, Andrea Velastiguí, en cien azotes cada una, a Manuel López y Balentina 
Balseca, a cincuenta azotes;  las tres primeras que se les darán por las calles 
acostumbradas por el berdugo, y mando le rapen la cabeza y cejas a la primera 
para escarmiento…”. La rebelión de “las mujeres cabezas rapadas” es parte 
del  imaginario de la ciudad de Baños (Goetschel, 2007).

A pesar de la discriminación, hubo un importante número de cacicas 
indígenas en la sierra centro-norte de la Audiencia de Quito. Ana María 
Goetschel menciona el estudio de Rosario Coronel,  quien cuenta que “…
algunas cacicas como las hermanas Titusunta Llamota eran principales y 
estaban al mando de indios, manejando tierras y relaciones de poder con otros 
caciques entre 1780 y 1810”. 

Existe en los anales de Guayaquil, documentación del juicio que la esclava 
María Chiquinquirá entabló a su amo, a fines del siglo XVIII, exigiendo 
ser reconocida libre. “A pesar de una política de exclusión que los ubicaba 
en la última escala social, los esclavos y esclavas no fueron meros objetos 
de producción y de intercambio comercial sino que desarrollaron prácticas 

cotidianas y estrategias para obtener mayores espacios de movilidad, de 
independencia e incluso la libertad” (Goetschel, 2007).

  Conspiradoras clandestinas
El malestar de los criollos frente a la imposición española crecía con el 
tiempo. Las mujeres no quedaban fuera de estos ánimos inflamados y 
rebeldes. Aunque sus roles de hijas y madres de familia eran muy marcados, 
muchas tuvieron un papel importante en la vida política y social, algo que 
fue notorio en los mismos días de la Independencia del Ecuador con figuras 
emblemáticas como Rosa Zárate, Manuela Espejo, Manuela Cañizares, 
Manuela Sáenz y otras mujeres en Quito. 

Era conocida la participación de Rosa Zárate en las conspiraciones 
independentistas. En 1812, fue acusada de la muerte del Conde Ruiz de 
Castilla, presidente de la Real Audiencia de Quito. Fue acusada, junto a 
Nicolás de la Peña y el cura José Correa, párroco de San Roque, de ser autora 
intelectual del homicidio. En las declaraciones se denuncia que ella había 
entregado seis docenas de cuchillos a los indígenas de San Roque los cuales 
provocaron la muerte del Conde. Los implicados en el proceso fueron 
acusados de alta traición y homicidio.



38	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

Manuela Cañizares (1775-1814) tuvo un papel destacado cuando reunió 
en su casa a los patriotas la noche anterior a la proclamación de la Junta 
Soberana de Quito, el 10 de agosto 1809. También Rosa Campuzano (1798- 
1858-60) quien nació en Guayaquil pero residió en Lima, cooperó con la 
Independencia brindando sus salones para las reuniones vinculadas con 
los círculos de la conspiración. Por su apoyo a este proceso, tanto ella como 
Manuela Sáenz (1798-1856) fueron acreedoras a la Orden del Sol. 
Según afirma la historia oficial (1775-1830), fueron varias las mujeres 
mestizas de la élite y educadas quienes participaron en los procesos de la 
independencia.

Mientras tanto, los pueblos indígenas inventaban estrategias para seguir 
sobreviviendo y reproduciendo su cultura. Y nunca dejaron de reaccionar 
a los maltratos. En su investigación sobre mujeres indígenas del siglo 
XIX y mediados del XX en el Ecuador, Estelina Quinatoa se refiere a los 
levantamientos en los que participaron mujeres indígenas: “el levantamiento 
de los indígenas de Guasuntos el 2 de mayo de 1780, en Pomallacta, Lasuay, 
Suid y Achupallas, los indígenas impidieron el paso al visitador, subdelegado 
de Cuenca. En los expedientes consta el nombre de Melchora Tixi, señalada 
como “principal promovedora”, con gritos e insultos. La sentencia fue un 
castigo de dos horas de vergüenza pública y un año de obraje” (Quinatoa, 
2009). 
	
Igualmente en las guerras de independencia, entre los acusados de los 
“delitos de nueva rebelión y perfidia a las tropas del rey”, estaban los 
nombres de “la mujer del indio Suárez llamada María Churubingo, Margarita 
Pingucha, la mujer del carcelero, una india clara, mujer de Vicente Morales, 
Rosa y Dolores Pililiana y la india capitana de Pingoltura, nominada Micaela 
Espinosa” (Quinatoa, 2009). 

  Del feminismo ilustrado a la participación pública
A fines del siglo XIX, luego de varias conspiraciones y revueltas militares, Eloy 
Alfaro impuso el liberalismo en el Ecuador con el respaldo de campesinos, 
peones, sembradores y pequeños propietarios de la costa –base social de su 
ejército- así como entre los cacahueros y artesanos en Guayaquil (Ayala Mora 
en Goetschel, 2006).
El liberalismo modernizó y secularizó el país, modificó las leyes y permitió 
el desarrollo de nuevas formas de administración pública y de vida social, 
debilitando el poder de la iglesia católica. Esto favoreció a las mujeres de 
alguna manera, pues tuvieron acceso a la educación y al trabajo.  

En lo económico, en la costa la economía se orientó fundamentalmente a su 
producción y exportación, en la sierra (centro-norte y sierra-sur) la hacienda 
continuó siendo la forma productiva predominante.  

En este contexto, las mujeres expresaban la necesidad de que se 
reconocieran sus derechos. Nace un feminismo, según Ana María Goetschel, 
“ilustrado” donde lo esencial es la necesidad de hacerse oír y de participar 
en el mundo público.  El Liberalismo permitió espacios de expresión que 
antes no existían. Así, se publicaron revistas que defendían los principios de 
equidad y de mejoramiento de la condición de las mujeres.

Es importante destacar 	que en este período de la historia, pese a la apertura 
de posibilidades de educación y de espacios de expresión,  las voces de las 
mujeres indígenas y afrodescendientes no llegan a ser escuchadas,  ellas 
queda excluidas a la oportunidad de un papel político relevante en el 
liberalismo, al encontrarse fuera de toda posibilidad de educación formal.



	 AMUME -GIZ  |	 39

matrimonio, tenemos que sentir en nuestro corazón, me voy a trabajar con el 
pueblo” (Entrevista Elba Wuacatoca. Tena, 2011).

Martha Santillán menciona la investigación realizada por Patricia Palacios en 
los municipios ecuatorianos, en la que se refiere a una lideresa indígena de 
Chimborazo: “un mes reemplacé al alcalde, enseguida varios concejales pidieron 
vacaciones, para no estar mandados por una mujer…” (Santillán, 2009).

No obstante, la doble y triple discriminación que sufren las indígenas y las 
afrodescencientes, no ha sido obstáculo para que muchas se abran paso y 
ocupen lugares importantes en la sociedad.

A partir de la creación  de instancias de participación y decisión de los 
indígenas como la Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador 
-CONAIE, la Confederación de los Pueblos de Nacionalidad Kichua del 
Ecuador - ECUARUNARI, la Confederación de Nacionalidades Indígenas de 
la Amazonía Ecuatoriana - CONFENIAE, las mujeres indígenas fortalecen 
su participación. Su organización y los espacios de encuentro, permiten el 
ingreso a las universidades y, poco a poco, la inserción de mujeres indígenas 
en diferentes espacios públicos.

Según Martha Santillán, “la participación política ha sido la base sobre la cual, 
las mujeres indígenas fortalecen su identidad y lucha” (Santillán, 2009). Santillán 
menciona a mujeres académicamente preparadas y valiosas, como Nina 
Pacari, Blanca Chancoso, Mónica Chuji y otras que han desempeñado cargos 
públicos importantes.

En el proceso de reivindicación de sus derechos, las mujeres indígenas 
crearon diversos espacios de diálogo, entre ellos, el Consejo Nacional de 

  Siglo XX. Mujeres de la diversidad étnica y racial: estrategias de 
resistencia frente a la violencia política
El Ecuador es un país racista. Las instancias públicas, las calles, los 
espacios de recreación, las iglesias, están, aún ahora, en el siglo XXI, 
llenos de prejuicios y discriminación. A pesar de que la constitución 
reconoce “nuestras raíces milenarias, forjadas por mujeres y hombres de 
distintos pueblos”; y a pesar de que son deberes del Estado “garantizar 
sin discriminación alguna el efectivo goce de los derechos establecidos 
en la constitución y en los instrumentos internacionales, en particular la 
educación, la salud, la alimentación, la seguridad social y el agua para 
sus habitantes”, falta mucho camino por andar para lograr la igualdad de 
condiciones de las mujeres indígenas y afrodescendientes en el acceso a la 
política, a cargos de dirección y de poder.

Bastan ejemplos como el de Germania Taipui, mujer kichwa, concejala del 
cantón Guamote, ex diputada de la Asamblea Nacional: “la violencia contra 
las mujeres es fuerte, no sólo en tiempo de política sino cuando las mujeres 
estamos liderando algo…Cuando fue concejala en el año 93 su esposo la 
maltrataba y le exigía que dejara la política. ‘Tú sabes que cuando una mujer 
está en la política, en una institución, te mete cachos… todas las mujeres deben 
ser de casa, estar atendiendo a los hijos, al marido, trabajando en el campo’” 
(Entrevista Germania Taipui. Tena, 2011). 

Otro testimonio, el de Elba Wuacatoca, mujer kichwa de Archidona, que ha 
desarrollado procesos de formación en liderazgo y participa en la escuela 
de AMUME, es muy decidor: “Mi esposo me ha dicho, abandonaste al guagua, 
a mí también me abandonaste… tú eres mi esposa y te quedas en la casa. Yo le 
respondí; tú eres mi esposo pero la gente me pide y yo voy a apoyar. Somos de 



40	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

Mujeres Indígenas -CONMIE, en 1999, entre  cuyos objetivos estaba velar por 
las demandas de las mujeres indígenas y potenciar la participación política 
de las mujeres indígenas en la sociedad. Esta organización fue creada por 
Teresa Simbaña, Blanca Chancoso, Teresa Jimbikti, Tránsito Chela y otras, que 
mantuvieron estrecho diálogo con otras organizaciones de mujeres como el 
Consejo Nacional de las Mujeres -CONAMU.

Se creó también la Red Nacional de Organizaciones de Mujeres Indígenas de 
Ecuador, en 2007. Esta red fue conformada por mujeres de la Confederación 
Nacional de Organizaciones Campesinas, Indígenas y Negras -FENOCIN; 
Confederación Nacional del Seguro Social Campesino -CONFEUNASSC-CNC; 
Consejo Nacional de Mujeres Indígenas del Ecuador -CONMIE; entre otras. 
Las representantes de estas organizaciones presentaron una propuesta 
ante la Asamblea Nacional Constituyente denominada: “Las mujeres diversas 
del Ecuador con coraje y rostro de pueblo hacia la Asamblea Constituyente con 
nuestras propias propuestas”. Con ello demandaron al Estado que tome las 
medidas necesarias para que sus derechos tengan cumplimiento (Santillán, 
2009).

Germania Taipui sabe que las mujeres han dado pasos firmes: “algunas 
mujeres sí están liderando. Son presidentas de los barrios, de las ligas barriales, 
de clubes. Están en las cooperativas de ahorro. Hay mujeres que han sobresalido. 
Los hombres lo reconocen: “si una  mujer está liderando, ella administra bien el 
dinero, con ella estamos saliendo adelante, en el deporte, como presidenta de la 
comunidad” (Entrevista Germania Taipui, Tena, 2011).

Por su parte, las mujeres afroecuatorianas encuentran más dificultad que las 
indígenas en cuanto a relaciones laborales, sociales, culturales y políticas. La 
sociedad mestiza las ve como empleadas domésticas, trabajadoras sexuales 

o delincuentes. 

Igualmente, en el trabajo político, los mismos esposos, las amenazan y 
obligan a dejar sus sueños. Rocío Perlaza, lideresa esmeraldeña y educadora, 
actualmente Concejala, recuerda cómo su esposo le decía “¿y qué haces en 
la calle? ¿con qué hombre andas?” Ella defiende su trabajo: “mi esposo me decía 
hasta aquí llegamos, y yo le dije pues hasta aquí llego, las puertas están abiertas, 
pero yo no dejo mi política” (Entrevista Rocío Perlaza. Esmeraldas, 2011).

No obstante, en un interesante proceso de resignificación, han ideado 
estrategias de resistencia y construcción identitaria: actualmente 
impulsan (especialmente en la provincia de Esmeraldas) un proceso de 
reestructuración en Palenques y Comarcas, que siendo formas organizativas 
que vienen de la época colonial, en la actualidad representan destrezas de 
fortalecimiento identitario y resguardo territorial del pueblo negro.

Algunos nombres se destacan en la lucha por los derechos de las mujeres 
afroecuatorianas: Olga Méndez trabaja por los derechos de las empleadas 
domésticas. Inés Morales, esmeraldeña, ha trabajado en la construcción 
de un proceso de las mujeres afroecuatorianas del norte de la provincia de 
Esmeraldas, para apostar por la construcción de propuestas políticas y de 
desarrollo. Barbarita Lara, Catherine Chalá, Alexandra Ocles, Irma Bautista, 
Sonia Viveros, entre otras, son mujeres que han afrontado todo en la lucha 
por los derechos de las afroecuatorianas. 

Rocío Perlaza confía en la capacidad de organización y resistencia de las 
mujeres políticas: “Hemos participado en algunas organizaciones como el 
CONFEMEC, el Foro de Mujeres. Eso ha permitido que la mujer se dé cuenta 
que no solamente estando al lado del esposo va a poder avanzar sino por 



	 AMUME -GIZ  |	 41

sus propios esfuerzos y bajo las metas que se proponga.  Ahora las mujeres 
conocen sus derechos…” Su meta es organizar a las mujeres en el cantón Río 
Verde, organizarlas por parroquias, para que se proyecten y se preparen 
políticamente, “para que en las próximas elecciones no seamos cuatro mujeres 
sino seamos seis, sete, dentro de las juntas parroquiales y el gobierno municipal” 
(Entrevista a Rocío Perlaza.  Esmeraldas, 2011).

  Derechos económicos: la lucha por la equidad
A pesar de que la situación colonial fue de opresión, también permitió 
negociaciones y la participación de las mujeres en la vida social.  En  
Guayaquil, Jenny Estrada menciona la presencia de las cacicas indígenas 
María Caiche (a partir de l584) -a quien el gobierno colonial en pago a sus 
servicios le encargó el gobierno de los pueblos de Baba y Pimocha-, María 
Magdalena Pudi y Juana Guare,  que heredó el cacicazgo por línea paterna 
desde 1690 y no permitió que los indígenas a su cargo trabajen sin ser 
recompensados. 

La vida en los obrajes, según González Suárez era más penosa que 
sentenciarlos a muerte. Trabajo forzado, tareas en las haciendas, tareas de 
limpieza, desmote e hilado de algodón. Más adelante, en las haciendas de la 
sierra, el principal oficio de las mujeres era el de ordeñadoras o chaguadoras. 
Pero en medio de esas labores, las familias indígenas se unían y, así, se 
fortalecía el ayllu, que les permitía cohesionar sus comunidades.

En 1930, las comunidades indígenas se organizaron para la recuperación 
de tierras productivas de las haciendas, movimiento que duró cerca de 
cincuenta años. En las luchas por la tierra, el derecho al agua, el salario, la 
educación, se destacaron lideresas como Rosa Alba, Tránsito Amaguaña y 

Dolores Cacuango.   La organización se fortalecía y, así, en 1937 se expidió 
la Ley de Comunas que alteró la estructura tradicional de la comunidad y 
puso un marco legal según los cánones del Estado. En  1944, se constituyó la 
Federación Ecuatoriana de Indios, con el apoyo del Partido Comunista y de la 
Confederación Ecuatoriana de Obreros.

Según Montaño, las mujeres de la diversidad evidencian una serie de 
desventajas con respecto a los hombres, que van desde el trabajo doméstico 
no remunerado y la falta de reconocimiento social al mayor desempleo y la 
discriminación salarial, así como la desigualdad en el acceso, uso y control 
de los recursos productos y la lentitud en el progreso de su participación 
política. Varios estudios además muestran la relación entre pobreza, género 
y desigualdad étnica (Montaño, en Ranaboldo y Solana, 2008).

  El derecho al trabajo. Obreras y sindicalistas
Cuando se formaba la república, la ciudadanía estaba marcada claramente 
y tenía como contrapartida lo no ciudadano: indios, negros no-propietarios 
y mujeres. Ni las mujeres blancas y mestizas tenían derechos; dependían 
del hombre y estaban excluidas del derecho al voto. Su rol estaba en la vida 
doméstica. El mundo de lo público era masculino. En los sectores populares, 
hombres y mujeres eran igualmente excluidos y excluidas. Ellas se dedicaban 
al comercio y tenían mayor iniciativa y trabajo (Chiriboga, 2007).

Ana María Goetschel cuenta que las escritoras de la época demandaron 
incursionar más allá del espacio doméstico, exigieron poder trabajar.  En 
el Segundo Congreso Obrero, reunido en Guayaquil, en l920, participaron 
como delegadas dos mujeres: Leonor Mesones de Darquea y María H, Reyes, 
del Centro Feminista, para estimular a sus representantes a integrarse a las 



42	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

luchas sociales. Este Centro se adhirió a la huelga general en noviembre 
de l922, en Guayaquil (Goetschel, 2007).  Dentro del anarcosindicalismo se 
formó en la misma ciudad el Centro Feminista Rosa Luxemburgo, cuyas 
integrantes, al parecer, tuvieron participación en la huelga general del 13 de 
noviembre a la que plegaron todos los sectores laborales, y en los sucesos 
previos y posteriores a la masacre del 15 de noviembre de l922,  durante el 
gobierno de José Luis Tamayo.

En l934 hubo una huelga en la fábrica textil “La Internacional de Quito”, en la 
que trabajaba un gran porcentaje de mujeres. La huelga duró 18 días y hubo 
desalojo y represión. La huelga se produjo porque la jornada de 8 horas no 
se cumplía en el sector privado, los obreros y obreras trabajaban de 9 a 11 
horas diarias. Finalmente, se consiguieron las peticiones: aumento general 
para todos los trabajadores e igualdad de remuneraciones para hombres 
y mujeres; vigilancia y aplicación efectiva de las leyes laborales, descanso 
dominical obligatorio y los días sábados por la tarde, protección efectiva de 
la mujer embarazada y estabilidad en el trabajo, establecimiento de una casa 
cuna, libertad de organización sindical y retorno al trabajo de los obreros 
despedidos (Goetschel, 2007).

Después de la guerra con el Perú y el cercenamiento de parte del territorio 
nacional y en medio de la oposición al gobierno de Arroyo del Río, se 
produjeron grandes movilizaciones sociales en las que participaron grupos 
de mujeres. En Guayaquil Isabel Herrería  (1910-1991), maestra y activista del 
partido Comunista ayudó, en 1943, a la formación de los Comités Populares 
de Guayaquil y colaboró en la organización sindical y del I Congreso de 
Trabajadores del Ecuador. En esas acciones entabló relación con otras 
mujeres, con quienes protagonizó las movilizaciones de l944, sufriendo 
persecuciones después del golpe de Velasco Ibarra en l946. 

Las mujeres indígenas en Ecuador han estado especialmente rezagadas del 
bienestar económico y social del país. Estudios recientes revelan que la vida 
de las mujeres indígenas está altamente correlacionada con la pobreza y 
reiteran formas de exclusión y discriminación en el empleo, los ingresos, el 
acceso a los servicios estatales, con especial referencia a salud y educación. 
De esta manera, al igual que las mujeres de otros pueblos indígenas de la 
región, se encuentran en malas condiciones para acceder a la distribución de 
los recursos estatales y de la sociedad, aspecto que impacta en el ejercicio 
de su ciudadanía y en su posibilidad para incorporarse en espacios políticos 
(Prieto y otras, 2007).

Con las mujeres afroecuatorianas se han dado factores de inequidad de igual 
y mayor dimensión, por su lenta incorporación en los procesos productivos 
fruto de factores sociales y culturales. En la actualidad, la remuneración que 
por su trabajo, reciben las mujeres afrodescendientes, tanto a nivel urbano, 
como rural, constituye un fuerte aporte en los ingresos totales de una familia 
afro, muchas veces las mujeres son las que mantienen el hogar por largos 
períodos.  Ellas encuentran graves brechas para una verdadera inclusión en 
procesos productivos, aspecto que también ha influenciado negativamente 
su posibilidad de mantenerse en espacios participativos y políticos de 
manera sostenida (BID, 2001).

  Derechos civiles. Mujeres: más allá de las urnas
Mercedes Prieto y Ana María Goetschel, en su texto El sufragio femenino en 
el Ecuador 1884-1940, sostienen que el voto de las mujeres en nuestro país 
se produjo en un campo de fuerzas -en el que cumplieron un rol activo las 
mujeres- antes que ser resultado únicamente de las posiciones partidistas de 
conservadores y liberales y posteriormente, socialistas.  



	 AMUME -GIZ  |	 43

“Y si hasta ahora hemos sido “esclavas” de los hombres, es por culpa 
del clero, que proclama, ampara y fomenta el servilismo en el elemento 

femenino… el Papa… reina sobre los corderillos cristianos, sobre los 
imbéciles, fanáticos y fanáticas que pueblan el Universo… ¿Qué os pasa 

mujeres nobles de mi patria, nacidas bajo el pendón del liberalismo, 
mujeres cuyas cunas meció el cántico libertario de la Perla del Pacífico, 
qué os pasa? Rebelémonos de una vez contra la funesta tiranía de los 

hombres de sotana, que hasta hoy explotaron nuestra debilidad de 
carácter y hagamos valer nuestros sagrados derechos ante el mundo 

civilizado y consciente” 
(Goetschel, 2006).

Goetschel señala que, aunque en las constituciones liberales de l896 y l906 
no había prohibición, las mujeres no votaban. En la práctica, se pensaba 
que no eran ciudadanas con posibilidades de elegir y ser elegidas, aspecto 
que, en parte, era aceptado por las mismas mujeres. Como es sabido, la 
primera en decidir por el voto fue la lojana Matilde Hidalgo de Prócel, quien 
contribuyó con su acción a introducir cambios en la propia organización del 
estado que  dictaminó que no existía ningún impedimento legal para que 
las mujeres ecuatorianas ejercieran el derecho al voto (Ana María Goetschel, 
2007). Recordemos que Ecuador fue el primer país latinoamericano en 
acceder al voto, en 1929.  

Las mujeres indígenas analfabetas obtuvieron en 1979 el reconocimiento 
de su derecho al voto, que en las dos décadas siguientes les abriría espacios 
para una activa participación política en el marco de los movimientos 
indígenas.

La lucha por los derechos civiles fue posible gracias a la Revolución Liberal 
que inició la modernización y secularización de la vida del país a comienzos 
del siglo XX. La Ley de Registro Civil y Matrimonio Civil, la Ley de Manos 
Muertas y de Beneficencia Pública, la instauración de la educación laica, 
contribuyeron a un debilitamiento del poder de la Iglesia que tenía fuerte 
injerencia en la vida del país. Tanto que en Guayaquil, en 1926, María Luisa 
Lecaro Pinto -con el seudónimo de “Sor Marisa”- escribía:

A principios de 1900 el liberalismo propuso la emancipación indígena, que 
permitía romper las ataduras que mantenían a los indígenas ligados de por 
vida a la hacienda. Pero recién en 1919 de indígenas se rebelaron cansados 
de la explotación en el huasipungo. Liderados por Dolores Cacuango, 
exigían el respeto a los indígenas y la abolición de la esclavitud. Para ellos 
defender la tierra era primordial y siguieron los alzamientos reclamando 
justicia. La Confederación de Trabajadores de América Latina (CTAL) invitó a 

MATILDE HIDALGO, 1903. / Foto: Archivo del Taller Visual



44	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

Dolores viajar a Cali al Congreso Latinoamericano donde expuso la realidad 
de los trabajadores del campo y su lucha contra los gobiernos de turno.
Dolores formó sindicatos agrícolas en Pesillo, y en 1944 fundó, junto a 
Tránsito Amaguaña y otros defensores de los derechos humanos, la primera 
organización indígena del Ecuador, la Federación Ecuatoriana de Indios. 
Dolores recorría el país, convocando a la integración de todas las personas, 
a la solidaridad con los desposeídos. Fue precursora en la lucha por los 
derechos humanos.

Tránsito Amaguaña, otra importante dirigente indígena, nacida en la 
hacienda Pisambillo cercana a Cayambe, trabajó sus primeros años como 
doméstica, cargando leña y llevando almuerzos a los mayordomos de 
la hacienda.  En 1931 participó en el primer levantamiento indígena en 
la hacienda Pisambillo. Los líderes fueron Juan Algamucho, Florencio 
Cacuamba, Segundo Lechón, Víctor Carfan, Ignacio María Alba y Mercedes 
Cachipuenga. Pedían aumento de salario, jornada laboral de ocho horas 
y seis días de trabajo, supresión de los diezmos y devolución de los 
huasipungos destruidos por los dueños de la hacienda. 

  Derechos sociales. De lo ancestral a la modernidad 
El espíritu laico y la rápida incorporación de las mujeres a los escenarios 
públicos constituyen un proceso paralelo. Se multiplican las maestras, las 
escritoras y artistas, las mujeres animadoras de los programas de salud, las 
militantes políticas. Juana Miranda, fundadora de la Maternidad de Quito, 
llega en esa época en que el parto era atendido por las parteras, muchas 
veces mujeres con conocimientos apenas empíricos, las que iban de casa en 
casa atendiendo a la fecunda población nacional (Landázuri, en Carrasco, 
2009).   

En los años 30 empezó a considerarse a la maternidad y los hijos como un 
tema de preocupación pública. Las mujeres ganaban terreno lentamente. 
En 1935 se realizó la Primera Convención Nacional de Mujeres Ecuatorianas. 
La Alianza Femenina Ecuatoriana, creada en 1938, resignificó la maternidad 
desde una perspectiva política. Aprovechando la importancia de la 
celebración del Día de la Madre, pidió aumentos salariales para las madres 
que están cercanas al parto (Goetschel,  Pequeño, Prieto y Herrera, 2007).

  El cambio de imaginarios. La educación y las mujeres diversas
A mediados del siglo XX, las mujeres ponían sobre el tapete la cuestión de 
la educación, una de las carreras en las que más se enrolaban y uno de los 
temas más importantes en una época en que el patriarcado mantenía una 
hegemonía mayor a la actual. Por eso es importante resaltar la presencia de 
mujeres indígenas que innovaron la educación. 

En 1946 Dolores Cacuango creó, junto con Tránsito Amaguaña y Luisa 
Gómez de la Torre, la primera escuela bilingüe (kichwa-español), que seguía 
los programas del Ministerio de Educación y además incorporaba elementos 
de la cultura indígena. Pero la presión de los terratenientes y del gobierno 
que rechazaban la educación de los indígenas, hizo que en 1963, la Junta 
Militar prohibiese el kichwa en las escuelas.  

Es importante reflejar que las mujeres indígenas y afro no estuvieron 
presentes en la educación laica y femenina, sino hasta épocas muy recientes,  
esto ha limitado seriamente su ejercicio público y también político.

Es importante notar que el pueblo afroecuatoriano está en desventaja 
frente a temas como acceso a la educación superior, ingresos y empleo; de 



	 AMUME -GIZ  |	 45

éstas cifras, la mayoría son mujeres, así lo demuestran los indicadores que 
desprenden de las encuestas de empleo y desempleo tomadas del Sistema 
Nacional de Información Inter Étnica (SIET 2006). 

Según las dirigentes  del Movimiento de Mujeres Afroecuatorianas, el índice 
de analfabetismo de las mujeres afroecuatorianas es del 11% -un punto 
encima de la tasa de analfabetismo de todas las mujeres del Ecuador 10%”-
, situación que incide directamente en los bajos niveles de escolaridad 
femenina y su posibilidad de pleno acceso a los espacios sociales y políticos.

  Derechos políticos. El siglo despierta, las mujeres de la diversidad se 
reafirman
Mujeres indígenas: fortaleciendo el liderazgo 
En términos organizativos las comunidades indígenas, que representan 
el estamento de base, están articuladas a organizaciones de segundo y 
tercer grado a través de quienes canalizan su representación étnica en el 
contexto regional y nacional. En la sierra la organización más importante es la 
Ecuador Runacunapac Riccharimui ECUARUNARI7, Runacunapac Riccharimui 
(ECUARUNARI), primera organización regional, que aglutina a la nacionalidad 
kichwa de la sierra ecuatoriana. Es parte de la más numerosa familia 
etnolingüística de los indígenas del Ecuador, la de más larga tradición en el 
movimiento reivindicativo, protagonista de antiguos levantamientos contra 
los poderes de los mestizos. En su seno se creó la Escuela de Formación de 
Mujeres Lideres Dolores Cacuango, una propuesta totalmente innovadora en 
todo el continente: escuela de formación política desde las organizaciones 
para sus lideresas. La escuela funciona desde 1996, cuenta con 78 lideresas 

de las doce provincias filiales de la Sierra, de Ecuarunari, que se forjan como 
dirigentes, protagonistas y promotoras para sus comunidades, pueblos y 
organizaciones.

En Ecuador las dirigentes indígenas de los años cuarenta y cincuenta tenían 
un liderazgo estratégico: era la falta de propiedad lo que las legitimaba. 
Al vivir en un ambiente altamente represivo como el de las haciendas, las 
mujeres tenían una capacidad móvil mayor que la de los hombres ya que no 
accedían a tierras y recursos del patrón. 

En cambio, el liderazgo contemporáneo de las mujeres indígenas está 
articulado a prácticas ligadas con la educación, los proyectos comunitarios y 
la representación política. Las experiencias de violencia y discriminación de 
las mujeres en los procesos educativos las desafían a politizar su identidad. 
Así, la educación como elemento estratégico de lucha se acompaña de 
prácticas comunitarias, las que muchas veces son heredadas. 

Las mujeres indígenas fortalecen su crecimiento dentro de ECUARUNARI y 
la CONAIE. La escuela “Dolores Cacuango” contribuye a formar lideresas y a 
la participación directa dentro de organización. Las mujeres marcan como 
objetivos: fortalecer el Consejo de mujeres, las asambleas provinciales y 
comunales. Luchan por los derechos a la vida, por una mejor soberanía 
alimentaria, garantizar las semillas, el agua y la autonomía de los pueblos. 

Posteriormente a través del Consejo Nacional de Mujeres Indígenas –
CONMIE, y con el camino de formación transcurrido, se fortalece su 
proceso de participación,  y con ello su adhesión a Redes Nacionales 

7 Las leyes de cuotas son acciones afirmativas creadas para dar lugar a la igualdad de participación en los espacios decisorios de participación política. 



46	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

e Internacionales de Mujeres Indígenas, cuya agenda de encuentro 
principalmente se centra en el posicionamiento de sus derechos colectivos 
con perspectiva de género en el Estado.  
 
Otro factor importante de escolarización y formación de liderazgo femenino 
ha sido la trayectoria política de la familia. Aquellas familias con presencia de 
líderes han promocionado la educación tanto de los hijos como de las hijas 
(Prieto, 2009). 

  Mujeres afrodescendientes: del palenque a la palestra nacional
El primer antecedente importante en el proceso organizativo de las 
mujeres negras del Ecuador a nivel nacional tuvo lugar en febrero de 
1995, cuando en la Provincia de Esmeraldas se realizó el “Primer Encuentro 
Nacional Mujer Negra, Identidad y Derechos Humanos en las Comunidades 
Afroecuatorianas”, que reunió a representantes de más de 30 organizaciones 
de Esmeraldas, Guayas, Carchi, Imbabura y Pichincha. Un segundo momento 
fundamental es el “Primer Encuentro de Mujeres Negras de Quito”, realizado 
en junio de 1998, en el que se genera un proceso que conduciría a la 
conformación del Movimiento de Mujeres Negras (MOMUNE), primer paso 
hacia una organización de mujeres negras a nivel nacional. En 1999 se 
realizó el “Primer Congreso de Mujeres Negras”, en el valle del Chota, al que 
acudieron más de 140 mujeres de 8 provincias. 

En septiembre de ese año se creó la Coordinadora Nacional de Mujeres 
Negras (CONAMUNE), con sede en Quito, dotada de una cobertura nacional 
por medio de sus filiaciones en las provincias del país. 

En la actualidad la CONAMUNE cuenta con varias “Casas de la Mujer Negra” 

que son espacios de encuentro y puntos de referencia para todas las mujeres 
afiliadas. Las casas brindan servicios de coordinación, acogida, atención 
legal y psicológica, además de desarrollar la función de documentación 
y la elaboración de proyectos de desarrollo social, político y económico. 
La CONAMUNE colabora con organizaciones que en todo el mundo 
luchan por los derechos de las mujeres y es parte de la Red de Mujeres 
Afrolatinoamericanas, Afrocaribeñas y de la Diáspora. Además, desde el 2005 
la CONAMUNE colabora con la ONG italiana Cooperazione Internazionale 
(COOPI) en la ejecución de proyectos cofinanciados por la Unión Europea, 
que buscan promover la visibilización del pueblo afroecuatoriano y de 
las mujeres negras; fomentar las actividades productivas con identidad 
negra; sensibilizar en el tema de la discriminación y del racismo; apoyar en 
la recopilación de información y documentación sobre la condición de los 
afroecuatorianos y en particular las mujeres (Azucarafroe, 2010).

Empoderamiento y liderazgo suenan entre las mujeres que trabajan 
en Carchi: grupos de desarrollo comunitario o desarrollo turístico; en 
Imbabura, sobre todo en el  valle del Chota y en Salinas, asentamientos 
tradicionales e históricos, donde las mujeres han formado grupos que 
trabajan principalmente en promoción y desarrollo humano y promoción 
cultural negra, comercio y desarrollo comunitario. En Pichincha existen 
30 organizaciones de mujeres, entre ellas Martina Carrillo, Negra Bonita, 
Yemayá, Despierta Negra, Fundación de Desarrollo Social y Cultural 
Afroecuatoriana Azúcar; África Mía.

En Esmeraldas existen 17 grupos de mujeres que trabajan en capacitación, 
educación, desarrollo comunitario. San Lorenzo, igualmente, tiene  18 
asociaciones de mujeres que trabajan por un futuro mejor. Luego de 
participar en el Primer Congreso de Mujeres Negras en el valle del Chota, 



	 AMUME -GIZ  |	 47

nació la Asociación de Mujeres Negras María Illescas, con 27 organizaciones 
de San Lorenzo, Eloy Alfaro y Río Verde. Hoy el movimiento tiene importante 
visibilidad en el norte de Esmeraldas. Hay grupos organizados en Guayas, El 
Oro, Orellana y Sucumbíos.

La Plataforma Política del Pueblo Afroecuatoriano, elaborada por el Centro 
de Educación y Promoción Popular, tiene como objetivo fortalecerse y 
convertirse en un movimiento social unívoco, con capacidad para incidir 
en la consecución de sus derechos colectivos. “En este momento los afros 
del Ecuador estamos empeñados el construir el proyecto político de país desde 
nuestra visión, desde nuestros sistemas y estructuras organizativas, desde 
nuestros valores y cosmovisión, es decir desde nuestra ancestralidad… como 
afroecuatorianos, mujeres y hombres de todas las edades, tenemos nuevas y 
distintas formas de ver el quehacer político. Formas que parte de la revaloración 
de los conocimientos y prácticas ancestrales” (Conmujeres N° 5). 

La Ley de los Derechos Colectivos de los Pueblos Negros o Afroecuatorianos, 
aprobada el 30 de marzo de 2006, enfoca los derechos desde las visiones 
identitaria, territorial y de participación política. 

En los últimos años se ha constituido la Federación de Comunidades Negras 
de Imbabura y Carchi, FECONIN y la Unión de Organizaciones Negras del 
Norte de Esmeraldas, UONNE, con el objetivo de impulsar iniciativas en 
torno a la gestión de los recursos naturales, luchar por la tierra y representar 
políticamente a los pueblos negros y mulatos.

  Ley de cuotas ¿mejorando la participación de las mujeres de la 
diversidad?
La corriente democratizadora de los últimos 30 años en América Latina y 
el Caribe (ALC) ha sido un escenario propicio para mejorar la participación 
política de las mujeres en todas sus dimensiones. A ellas se las reconoce, 
junto a los pueblos indígenas, como los dos nuevos actores más relevantes 
y activos en esta reconstrucción democrática. Los países del continente 
han suscrito el conjunto de instrumentos nacionales e internacionales que 
avalan, recomiendan y ordenan la promoción específica de los derechos 
políticos de las mujeres. Sin embargo, si nos atenemos a los resultados, la 
inclusión igualitaria de las mujeres en todos los escenarios del poder formal 
está lejos de garantizar estos derechos.  En  la mayoría de países, la presencia 
de mujeres alcanza el 50% (Ranaboldo y Solana, 2008).

El porcentaje de mujeres en cargos legislativos (asambleístas), en el Ecuador, 
llegó en 2007 al 33.8%, porcentaje que colocó al país en el cuarto lugar 
latinoamericano, precedido por Cuba, Argentina y Costa Rica. Según el 
Indice de Equidad de Género del Social Watch IEG, Ecuador fue uno de los 
10 países que más avanzaron en el mundo entre 2004 y 2007, situándose en 
segundo lugar después de Ruanda. En las elecciones de 2009, el porcentaje 
de mujeres electas a la Asamblea –31.5 %-- disminuyó dos puntos en medio 
de una intensa disputa por los escaños, aunque la candidatización paritaria y 
la alternancia/secuencialidad de hombres-mujeres, hayan sido respetadas.

Sin embargo, si se incluye en el cómputo a las parlamentarias electas 
al Parlamento Andino, que tiene su votación por separado y donde las 
mujeres obtuvieron un notabilísimo 60 % de escaños, el porcentaje total de 
asambleístas asciende a 32.6 % en 2009.



48	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

La estrategia de cuotas y la paridad resultó exitosa en los cargos menores 
(plurinominales) de los niveles subnacionales del Estado solo entre 2000- 
2004, con un salto en el acceso de mujeres a los cargos locales que luego 
ha quedado detenido o ha bajado. Los resultados han hecho una diferencia 
más sostenida en las concejalías municipales, llevándolas cerca del 30%. 
Sin embargo, han dejado de crecer y los porcentajes oscilan en torno al 
promedio de 27% en los últimos sufragios.

Entre 2000 y 2009 el pequeño porcentaje de alcaldesas se duplicó, llegando 
casi al 6%, rango que se mantiene en 2009 con una muy ligera reducción. 
Por otro lado, en los últimos concursos para ocupar cargos de Magistradas 
de Cortes Superiores, fueron electas 26 mujeres, número sin precedente en 
la historia de la Función Judicial. La mayor proporción de juezas se da en los 
Juzgados de Inquilinato con un 56%. Las Comisarías de la Mujer y la Familia 
están presididas por mujeres. En la Corte Constitucional, 2 magistrados de 
nueve son mujeres. En cuanto a Ministras de Estado las mujeres fueron el 
14% en 2002, el 26 % en 2003, el 13 % en 2004 y el 45% en 2007 (Ranaboldo y 
Solana, 2009).

En el año 2000 Ecuador asume como prerrequisito mínimo la inclusión de 
un 30% de mujeres en las listas electorales; porcentaje que se incrementa 
en cada ejercicio electoral general en 5% adicional hasta llegar a la igualdad 
en la representación. Este mecanismo ha mejorado ostensiblemente el 
porcentaje de mujeres electas en el parlamento (unicameral). Según datos 
presentados en la X Conferencia Regional de la Mujer de la CEPAL (Montaño 
2008), pasó de un escaso 5% antes de la aplicación de la Ley de Cuota, a más 
de un 15% en las primeras elecciones en las que se aplicó. Y este aumento 
ha sido progresivo. Este mecanismo funcionó finalmente en la participación 
de las asambleístas para la Asamblea Constituyente, en donde se alcanzó 

la plenitud de la igualdad en la participación con un 50% de candidatas 
mujeres, garantizándose además su alternabilidad tanto en dignidades 
principales como suplentes. Sin embargo, los resultados demostraron 
que, de un total de 130 asambleístas, habían sido electos 85 hombres y 45 
mujeres, que representaban el 65% y el 35% respectivamente (Ranaboldo y 
Solana, 2008).

De acuerdo a la información disponible para el penúltimo período electoral, 
un 2,8% de las alcaldías en Ecuador estaban representadas por mujeres. 
Durante el mismo periodo se registró que las concejalas del Ecuador 
representaban un 29,8% del total de personas electas.

Los datos más recientes (2007), sitúan en un 6% el porcentaje de alcaldesas y 
en un 23% el de concejalas (Llanos y Sample, 2008a). De nuevo se muestra la 
dificultad del avance en los gobiernos locales  (Ranaboldo y Solana, 2008).

Estos índices parecerían alentar el entusiasmo frente a los logros de las 
mujeres. Pero otra es la realidad. El fenómeno de la violencia política se ha 
visibilizado en los últimos años, de acuerdo al crecimiento relativo de la 
participación política de las mujeres. Varios países (Bolivia en primera línea; 
Ecuador inmediatamente después; y también países de Centro América) 
están postulando leyes contra al acoso y la violencia política.

Cuando el patriarcado acepte que las mujeres tenemos los mismos derechos 
y que debemos acceder  a todos los ámbitos de la sociedad, en igualdad 
de oportunidades, el mundo encontrará el equilibrio. Cuando los hombres 
comprendan la importancia de trabajar conjuntamente y compartir también 
el espacio doméstico y otros –no sólo los tradicionalmente ocupados por 
ellos-, aparecerá la solución a muchos problemas de la humanidad. Por eso 



	 AMUME -GIZ  |	 49

VIVIANA BENÍTEZ / Foto: Alexandra Clavijo

MÓNICA RAMOS/ Foto: Alexandra Clavijo

MARY MOSQUERA / Foto: Alexandra Clavijo

es importante recordar la historia, para tomar fuerza de las mujeres que 
supieron luchar por sus derechos y que caminaron desafiando abismos 
y muerte. Es vital recapitular sobre la historia propia y la de otros países. 
Observar. Actuar. Para que “Libertad, Igualdad y Fraternidad” (Sororidad) no 
sean sólo palabras consignadas en los archivos de una revolución inacabada.



III.  Sistematización de los principales 
hallazgos de violencia política contra 
mujeres liderezas y políticas del Ecuador 
a partir de una indagación puntual



	 AMUME -GIZ  |	 51	 AMUME -GIZ  |	 51

HILDA HERRERA / Foto: Lenin Rodríguez



52	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

III.  Sistematización de los principales hallazgos 
de violencia política contra mujeres liderezas y 
políticas del Ecuador a partir de una indagación 
puntual

  Introducción
8 mujeres de las 451 concejalas y vicealcaldesas del Ecuador, han sido 
invitadas durante el segundo semestre del 2011 a participar en una 
investigación realizada por Programa Regional ComVoMujer de la Agencia 
de Cooperación Alemana  GIZ8 y la  Asociación de Municipalistas el 
Ecuador AMUME9 , para  narrar desde su liderazgo femenino los múltiples 
retos que han tenido que superar, las discriminaciones que han vivido, 
los miedos asociados a las formas de control y ejercicio del poder en una 
sociedad  profundamente patriarcal y machista, atravesada y mantenida por 
mecanismos de control de los discursos, por dispositivos e instituciones que 
sostienen y reproducen  el discurso de poder de género.

8 Deutsche Gesellschaft für Internationale Zusammenarbeit (GIZ) GmbH.

9 La Asociación de Mujeres Municipalistas del Ecuador (AMUME) es una organización social sin fines de lucro, creada el 7 de Marzo de 1993 y legalmente reconocida mediante Acuerdo 
Ministerial número 221 del 28 de Febrero de 1994. Esta organización agrupa a todas las Alcaldesas y Concejalas, en funciones o no, de los 219 municipios del país. En la actualidad existen 
451 mujeres electas entre Concejalas y Alcaldesas, las cuales están vinculadas a la Asociación. Tomado de: http://www.amume.org.ec/index.php?option=com_k2&view=item&layout=ite
m&id=9&Itemid=54.

10 “Paridad es uno de los principios que la Constitución del Ecuador establece como fundamental para regular la participación. Parte del reconocimiento de la desigualdad estructural que 
hemos tenido históricamente las mujeres para actuar en el espacio público y es un mecanismo para conseguir la igualdad. El principio de paridad implica más que una cuestión matemática 
y va más allá de los procesos electorales. (… )Sin embargo, la Paridad no es sólo una cuestión de números, estadísticas o cifras, tiene que ver con las condiciones en que las personas ejercen 
o no sus derechos, con un equilibrio en el ejercicio del poder”.  

Citado en: AMUME (2011). Campaña por el cumplimiento y respeto al principio de Paridad en los gobiernos municipales. Informativo sobre el Principio de Paridad. Quito. El texto original es 
de  Massolo, Alejandra, Participación política de las mujeres en el ámbito local en América Latina, publicado por el Instituto Internacional de Investigaciones.

El movimiento de mujeres ha obtenido importantes avances en la 
consecución de condiciones de igualdad para las mujeres y otros grupos 
discriminados históricamente. Sin embargo,  sigue teniendo una tarea 
de transformación sociocultural a la que todavía le queda con un gran 
camino  recorrer. En el Ecuador particularmente, las mujeres vinculadas a 
la AMUME  han iniciado campañas para la búsqueda por la paridad política 
en el Ecuador y por la erradicación de todas las formas de violencia contra 
las mujeres lideresas políticas del país. La campaña de paridad10 evidencia 
el incumplimiento de éste principio consagrado constitucionalmente y 
convertido en ley a través del Código Orgánico de Ordenamiento Territorial 
y Descentralización, que explicita las obligaciones de los gobiernos locales y 
nacionales para la búsqueda de la paridad.  En la actualidad, según datos de 
la AMUME,  hoy la Asamblea Nacional está conformada por el 67.74%  de los 
hombres y el  32.26% de mujeres y las cosas son aun más desiguales en los 
Gobiernos Autónomos descentralizados (GAD’s) donde el porcentaje es del  
71.60% de hombres y el  28.40% de las mujeres. 

Por otra parte, el trabajo por la igualdad en el ejercicio político también 



	 AMUME -GIZ  |	 53

“A efectos de la aplicación de ésta ley se entenderá por: Mujer política 
a toda ciudadana en capacidad de  ejercicio de los derechos políticos 

establecidos en la constitución. Por discriminación contra la mujer 
toda definición, exclusión o restricción que agrave  el principio de 

igualdad  de la mujer y el hombre y que tenga por objeto o por 
resultado menoscabar o anular el reconocimiento, goce o ejercicio 

de los derechos políticos de la mujer. Por acoso, todo acto reiterativo 
de persecución o apremio, evidente o simulado, dirigido contra una 

mujer política para requerir de ella una conducta o manifestación de 
voluntad contraria al ejercicio de sus derechos políticos y, por violencia, 

todo el acto busco  o impetuoso que se dirija a vencer la resistencia 
de la mujer política para obligarla a adoptar conductas contrarias o 

repudiables a sus convicciones, o al ejercicio regular, razonable y justo 
de sus derechos políticos”. 11

11 AMUME (2007). propuesta de Ley “Contra el acoso y violencia política en razón de género”, Artículo 6. Quito, Ecuador.

está estructurado con relación a la erradicación de la violencia política. Una 
violencia que en la propuesta de Ley “Contra el acoso y violencia política en 
razón de género”, ha sido definida por AMUME (2010) como:

En este marco político se inserta la estructuración, realización y análisis 
de un estudio histórico y comparativo sobre violencia política contra 
las mujeres, realizada por la AMUME  en el segundo semestre del año 
2011. Esta investigación ha incluido la realización de ocho entrevistas a 
profundidad con lideresas, concejalas y vicealcaldesas, mujeres indígenas 

de la sierra, afrodescendientes y mestizas, de los municipios ecuatorianos 
en las provincias de Esmeraldas, Napo, Ibarra y Chimborazo. Las entrevistas 
para los fines planteados por AMUME, son entrevistas a profundidad,  
semiestructuradas,  que buscaban abordar 5 puntos fundamentales de 
análisis: el ejercicio político en clave de género;  las violencias políticas 
experimentadas en dicho ejercicio; la influencia de los contextos 
sociopolíticos, étnicos y culturales en relación a la violencia experimentada; 
las posibilidades que ellas ven en la implementación y transversalización de 
políticas públicas favorables a la equidad e igualdad de género; los retos en 
el ejercicio político de las mujeres en el país.

  Violencias Políticas encontradas en el ejercicio de las mujeres 
lideresas y políticas del Ecuador
Amenazas, silenciamiento público por ser mujeres, exclusión física de 
lugares de decisión;  dificultad en el acceso a entidades públicas;  cuestionar 
las gestiones realizadas por las mujeres argumentando intereses personales 
en ellas;  colocar a prueba la capacidad de decisión de las mujeres a partir 
de manifestaciones públicas de poder individual y colectivo;  minimizar los 
aportes realizados por las mujeres en su ejercicio;  descalificar su opinión 
o no asumirla como válida; obstaculizar el ejercicio político a través de la 
limitación de recursos, la ineptitud de los funcionarios públicos que deben 
ayudarles, la oposición abierta de los partidos que están gobernando a 
través de los alcaldes; e incluso las amenazas de daño físico o moral y el 
cumplimiento de dichas amenazas son algunas de las múltiples violencias 
que reciben las mujeres en el ejercicio de la política.



54	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

“obviamente nos discriminan en política  ya de entrada porque somos 
mujeres y porque piensan que no tenemos la misma capacidad que 

los hombres y hay que demostrarles que estamos en esas condiciones. 
Pero yo creo que la violencia se ejerce de diferentes maneras: hay 

alcaldes que impiden que las concejalas fiscalicen,  porque le ven como 
una amenaza, le ven ya como  la contendora política y no quieren 
que progrese; hay  alcaldes que nos impiden que hablemos en los 
consejos municipales,  nos alzan la voz, nos gritan,  nos niegan los 

equipos logísticos para desarrollar nuestras actividades,  disponen a 
determinados funcionarios de rangos inferiores para que sean ellos 

quienes nos boicoteen en actividades como concejalas,  entonces es un 
mundo bastante hostil,  bastante complicado” 

(WM002, entrevista, 2011).

12 En varias entrevistas se trabaja este tema. Ver particularmente la realizada con WM002, WB001, WI001. 

Con relación al proceso de elecciones, particularmente en la construcción 
de las candidaturas, las mujeres indígenas de la serranía, afrodescendientes 
y mestizas entrevistadas sienten que su acceso a las candidaturas y al 
ejercicio de la política, ha llegado después de “demostrar su capacidad, su 
liderazgo”12 y de probar su capacidad de movilizar a la ciudadanía en torno 
a temas concretos o manifestados claramente en votos. Para muchas de 
estas mujeres, la política masculina y masculinizada les exige demostrar que 
“pueden”, que son “capaces” y que traerán a los partidos votos significativos 
para el triunfo.

Ya en el ejercicio político como concejalas o vicealcaldesas, encuentran 
otras prácticas de violencia política contra las mujeres. Una de las violencias, 
sentidas por algunas de las lideresas entrevistadas tiene que ver con el 
poco dominio de las prácticas políticas “propiamente masculinas”, en el 

ejercicio cotidiano. Las mujeres experimentan que aunque tengan formación 
profesional y experiencia comunitaria,  no conocen, no están preparadas o 
no comparten, la dinámica propia de la contienda política al estilo masculino, 
donde no se ejerce el poder en clave de servicio sino para el mantenimiento 
del poder personal y partidario, buscando  propiciar ventajas y recursos al 
partido político con mayor votación ó incluso recursos y oportunidades que 
beneficien a algunas figuras políticas. 

“(…) pero trabajé incansablemente, no tenía dinero pero daba lo mejor 
de mí., porque pensaba que estaba yendo a un grupo, donde la gente 
quería trabajar por el cantón, pero no fue así. Ahí se juegan muchos 

intereses, muchas cosas, que tal vez públicamente no las puedo decir, 
porque no tengo evidencias. Yo pensaba que ir allá, realmente era ir a ser 

apoyo. Ir a dar todo lo que uno podía dar. Ir a aplicar lo que uno sabía, 
lo que uno como profesional podía hacer. Pero no fue así… realmente 
para mí ha sido bastante duro de entender esto: entender que el poder 

no se lo usa para el bien común, si no, para los intereses personales de las 
personas” 

(WM001, entrevista, 2011).

Esta contienda también se traduce en la imposición de unas dinámicas 
políticas construidas por los partidos y los políticos líderes de ellos, que 
“someten” las posibilidades de participación e incidencia a la congruencia 
de dichas actuaciones con sus propios intereses. Las mujeres mestizas 
mayormente, pero también las mujeres afrodescendintes e indígenas de 
la serranía, se ven entonces excluidas de los procesos de construcción 
propios de su ejercicio u obligadas a aprobar, respaldar unas decisiones 
que no comparten. Si su opción es diferente a la de la mayoría o su opinión 



	 AMUME -GIZ  |	 55

“Me tocó la Comisión de Finanzas y Presupuesto y entonces uno de 
los concejales varón me decía: “a ver tú…¿puedes?, ¿sabes?, ¿tienes 
experiencia para asumir esto?”, o sea (…), me quiso decir en otras 

palabras… que yo no voy a poder. Pero (…) yo le dije: a ver, a ver… 
nosotras las mujeres en la casa,  nosotras planificamos,  nosotras 

administramos… (…) Y así,  la economía,  las finanzas, nosotros las 
mujeres tenemos esa administración. Yo sí tengo experiencia. No tengo 

título,  no soy semejante ingeniera ni nada, pero si tengo experiencia. Y si 
voy a poder y lo voy a demostrar!  Y con eso fue suficiente” 

(Entrevista WI001, 2011).

responde a otros intereses partidarios será “boicoteada” a través del 
silenciamiento público, la limitación de acceso a los medios de comunicación, 
la obstaculización de su ejercicio dificultando el acceso a recursos para su 
ejercicio político (se les quita el acceso al uso del carro, a los viáticos, a los 
procesos de formación, a los materiales para la campaña), se les minimiza 
su aporte o se les ridiculiza por el hecho de ser mujeres y  hasta se les 
ofrece “otorgar y administrar contratos”13 que solucionarían sus problemas 
económicos si ellas estuvieran de acuerdo con el gobernante de turno. 

Una práctica común en la violencia política contra las mujeres está en la 
desacreditación de sus capacidades por su condición como mujer. Los 
funcionarios de diferentes niveles de los estamentos administrativos y 
políticos consideran que las mujeres no deben ser “obedecidas” o que no 
tienen autoridad para realizar su labor. En muchos casos esta forma de 
violencia llega incluso a dificultar el ejercicio político de las mujeres.

Otra de las violencias experimentadas en razón de género sin distingo 
étnico o racial, se refiere directamente al intento de confinar a las mujeres 
a ciertos ámbitos que reproducen en lo público los roles de género que 
se dan en lo doméstico. A las mujeres autoridades locales se les dice que 
a manera de invitación que vayan a ser Presidentas de las comisiones 
de la Familia y la Mujer, o de asuntos sociales. Se les “motiva” a asumir la 
organización de los eventos, a recoger dinero para los niños y niñas, es decir, 
todo aquello que en la tradición cultural está relacionado con la feminidad. 
Por el contrario se cuestiona que asuman otros cargos directivos como en 

las Comisiones de Finanzas y Presupuesto, las de Obras Públicas y todas 
aquellas representaciones que tradicionalmente han sido manejadas por los 
hombres, donde existe una gran presión principalmente para las mujeres 
indígenas de probar sus capacidades. 

Por último particularmente entre las mujeres indígenas de la serranía y de 
la amazonia, sienten claramente una resistencia al ejercicio político por su 
condición de género y su condición étnica. Las mujeres son excluidas incluso 
de espacios físicos de gobierno, son consideradas “menores de edad” en el 
sentido de su ejercicio político y del uso de su lengua propia:

13 WM001, entrevista, 2011.



56	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

“¡Uy! a las mujeres quichuas no… ellas no hablan bien el castellano… 
¡uy! Qué van a hacer ellas, no van a hacer nada” Entonces eso también es 
preocupante. No nos dicen así directamente, pero de atrás hablan no. A 
veces yo escucho, saben decir a mí que soy colona. Digo soy quichua yo 

entendí todo lo que hablaron” 
(Entrevista WI003, 2011).

  Influencia de los contextos sociopolíticos, étnicos y culturales en 
relación con la  violencia experimentada
La influencia de los contextos sociopolíticos, étnicos y culturales tiene un 
peso importante en la construcción de las condiciones y oportunidades 
de las mujeres indígenas, afrodescendientes y mestizas como lideresas 
y políticas. Aún se percibe un discurso de género organizado a través 
de todo un sistema que genera resistencia hacia el liderazgo femenino 
especialmente en razón de etnia y raza y  que se manifiesta como resistencia 
a que las mujeres asuman el poder en el espacio público; dificultades para 
asumir el liderazgo por la presión ejercida a través de la familia y la pareja; 
violencia física y emocional realizada por las parejas de las mujeres y sus 
hijas e hijos; y juzgamiento, aislamiento social por la transformación de sus 
roles del espacio íntimo, doméstico,  al ámbito público. 

Dentro de los contextos también hay que resaltar el papel de la religión,  la 

14 WB002, entrevista, 2011.

15 WI003, entrevista, 2011.

16 WB001, entrevista, 2011.

17 Todas las mujeres ¿analizadas? Creo que es un error poner que otras mujeres “son analizadas” mejor poner entrevistadas.

educación  y la formación por los derechos de las mujeres (feminista) en la 
construcción de los liderazgos de las mujeres políticas indagadas. 

Familia  y sistema de género

La familia juega un papel fundamental en el ejercicio político de las mujeres. 
Padres, madres, esposos, compañeros, hijas e hijos, reproducen el discurso 
del sistema de género pretendiendo frenar el ejercicio de poder de las 
mujeres desde un juicio permanente de su vida social y relacionándolo con 
su ejercicio de la sexualidad. “¿Con qué hombres andas?”, “¿Qué haces en la 
calle?”14, “vas a perder a tu marido”, “las mujeres que se meten en políticas se 
vuelven prostitutas”15, “mami, deja ese trabajo o vas a perder a mi papá”16 y 
ejercen además presión sobre las parejas masculinas reclamando su falta de 
poder en el “mando de la relación”. Esta situación resiente gravemente a las 
mujeres, que aunque se mantienen en la política17,  se preguntan de manera 
permanente si deben dejar el ejercicio público.

El miedo entonces cobra gran importancia en todas las mujeres, 
especialmente en las mujeres indígenas, rurales y afro. Miedo a la exclusión, 
al juicio, a la violencia física, emocional y sicológica. Miedo a desafiar 
las normas sociales. Miedo a perder la supuesta “identidad femenina” 
que ha sido definida culturalmente donde las mujeres están sometidas 
a los espacios domésticos, donde su lugar es el de la casa y su rol es 
fundamentalmente el de madres, esposas e hijas.  Se impone la visión 
cultural de que las mujeres son las únicas responsables del hogar. 



	 AMUME -GIZ  |	 57

Una de las mujeres entrevistadas mujer indígena de la Amazonía, quien vivió 
la violencia física por parte de su esposo al principio de su carrera política, 
expresa así su propia experiencia: 

“Hay una concepción  en las estructuras mentales mismas de la gente de 
que la política es para los hombres. Porque te pongo un ejemplo, qué es 
lo que pasa, si tu eres hombre la gente dice: ‘Ah no, es que él es hombre, 
es que es buena gente, es que él saluda, es que es amigable, es que en lo 
de aquí siempre ayuda y todo lo demás’. Pero qué pasa con las mujeres: 

’Ah no pues, es que ella es así pues, es que ella no saluda, es que ella 
es esto’, te ven lo mínimo y te ponen todos los peros,  tus compañeras 

mujeres,  para no poderte dar el voto. Ya sea: ‘Ay no es que si ella llega a 
ser concejala, luego quién la alcanza’” 

(WB003, entrevista, 2011).

18 Tal es el caso de WI001, WI002, WM001 y WM002.

19 WB001, WB002, WB003. 

20 WI004, WI003  y WI001.

“en verdad los primeros años si me maltrató mi esposo bastante.  Aquí  (…)  
si me  maltrataba, si me dejaba “moretiada” la cara. Cuando estuve (…) de 
concejala si me maltrató. ¿Por qué? por lo que le aconsejaron los familiares 

de él, los amigos, amigas: ’¿por qué le permites a su mujer que esté en 
la política?, tú sabes que una mujer cuando está en la política, en una 

institución trabajando te meten cachos, disculpe que le diga esta palabra: 
se vuelven como prostitutas. ¿Por qué le permite a su mujer que esté en la 
política?... sabes que las mujeres quichuas, todas las mujeres deben ser de 
casa,  deben ser como madres, como esposas, estar en la casa atendiendo  

a los hijos,  atendiendo al marido, trabajando en el campo’” 
(WI003, entrevista, 2011).

El ejercicio y control sobre las mujeres en la vida de pareja se da a través del 
control del tiempo y de las acciones desarrolladas. Una pérdida permanente 
de libertad de decisión, de movilidad y de autonomía que se excusa en una 
cultura machista de celos.  

Por último las mujeres indígenas, afrodescendientes y mestizas entrevistadas 

reconocen que sus creencias culturales afectan directamente su ejercicio 
político.  

Liderazgo, educación y religión

Un elemento clave para  analizar el ejercicio de las mujeres políticas del 
Ecuador afrodescendientes, indígenas, mestizas, guarda relación con 
sus historias de vida. ¿Desde dónde las mujeres construyen el liderazgo?, 
¿cuáles son sus motivaciones? En todos los casos analizados, las mujeres 
han comenzado procesos de liderazgo desde temprana edad y los espacios 
en los que han iniciado han sido: religiosos18, el magisterio19 o de ejercicio 
comunitario20. 



58	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

“en comunidad me mandaba a sesión pero no me dejaban participar. 
Cuando yo participo, alguna cosa hacía,  ponía preguntas, decía alguna 
cosa, pero el pueblo decía: ’no, no, no mujeres no tiene que hablar,  no, 
no no  mujeres tienen que estar callada’ Pero así yo he aspirado.  Digan 
lo que digan yo cogía Biblia,  cogía y leía… y  decía: si hay mujeres que 
participan,  si hay mujeres que dan voz y voto.  Yo les decía: ’aquí en la 

palabra de Dios dice que participe,  que cante, que todo’ entonces no es 
solo de cantar, no es solo de estar parada a lado de su esposo,  tengo que 

estar ahí hablando,  participándole,  haciendo animar a otras mujeres. 
Así yo vivía  en comunidades en las iglesias evangélicas” 

(Entrevista WI002, 2011).

Este tipo de liderazgos originados en lo religioso fueron con el tiempo 
transformados por el ejercicio en otros espacios sociales, universitarios, 
comunitarios y políticos. Sin embargo, esta arista que atraviesa a algunas de 
las mujeres entrevistadas, reviste importancia en la lectura contextual de los 
procesos de origen y fortalecimiento del ejercicio político.

Por otra parte, particularmente en la Provincia de Esmeraldas, las mujeres 
afrodescendientes entrevistadas colocan como “telón de fondo” de manera 
permanente su papel como educadoras. Si bien en un inicio su entrada 
al magisterio se debió fundamentalmente a sus condiciones sociales 
y  familiares, donde todas ellas se hicieron educadoras porque vieron 
una oportunidad de ingresar a la formación cerca a su lugar de origen, 
que la carrera durara poco tiempo, fuera económica y les ofreciera un 
empleo directo, posteriormente todas reconocen “el enamoramiento” 
por su profesión y cómo ello abre espacios de liderazgo al interior de 
las comunidades donde aportan como maestras. También rescatan a la 
profesión de maestra como un espacio de formación para el contacto y 
conocimiento de las comunidades. Reconocen en este espacio un lugar para 
el ejercicio del liderazgo.

En el caso de los liderazgos que se originan en un ámbito religioso, las 
mujeres refieren la importancia de la formación ideológica y de liderazgo 
entendida desde una concepción de fe. Estos liderazgos se caracterizan en 
los testimonios por una actitud de servicio, una opción por el  bien común 
que debe primar sobre el particular y un fuerte sentido de lo comunitario, 
esto se observa principalmente en los testimonios de las mujeres indígenas 
de la serranía. 

Una de las mujeres indígenas de la sierra, por ejemplo, narra su historia 
desde su aprendizaje en cursos de liderazgo de la Iglesia Católica a través de 
los movimientos juveniles.  Para la mujer indígena de la Amazonía, su tarea 
política está ligada directamente a su fe, a su creencia.  En el caso de otra 
de las lideresas,  mujer indígena de la sierra, ella refiere incluso el ejercicio 
que ha tenido que realizar al interior de la comunidad evangélica para que 
comprendan su liderazgo como mujer:

“(…) Eso me fue comprometiendo más y tomé tan en serio mi papel de 
maestra,  porque no era solamente la maestra de aula… en el campo 
es la médica, es la enfermera, es la costurera, hasta futbolista me hice. 

Hice un equipo de mujeres, puse un taller porque un político iba por allá 
y nos regaló unas máquinas y como yo algo sé de costura, cosíamos con 
las madres, les enseñaba en las tardes junto a cuatro compañeras más 
y también pusimos un centro de alfabetización. No cobrábamos, pero 

enseñábamos a la gente… ¡hicimos vida comunitaria!” 
(Entrevista WB001, 2011).



	 AMUME -GIZ  |	 59

“cuando yo era joven siempre estuve ahí para reclamar por el agua,  
por la falta del alumbrado eléctrico, para luchar por la llegada del 

interconectado en San Lorenzo, para las cosas que se iban presentando 
siempre estuve ahí.  Luego también estuve haciendo labor social  en 

el barrio donde vivía lideraba el grupo de mujeres que estábamos allí,  
haciendo las mingas para el  sector, para mantener limpio el barrio,  las 

calles,  para recoger la basura,  para que nuestro barrio siempre esté 
bonito, celebrando las fiestas del barrio y algunas cosas. Entonces yo creo 

que siempre estuve haciendo política”  
(Entrevista WB003, 2011).

“(…) lo que más he aprendido es a reconocerme como mujer. Reconocer 
que soy una mujer capaz, que soy una mujer que de a poco he ido 
perdiendo miedos, he ido  asumiendo responsabilidades y de que 

soy una mujer que creo que tengo mucho que darle a mi ciudad (...)” 
(Entrevista WB003,  2011).

El interés por la vida de las comunidades es común a todas las mujeres 
entrevistadas indígenas, afrodescendientes o mestizas. Todas reconocen una 
trayectoria de liderazgo ligada a la solución directa de los problemas de sus 
comunidades.

  Feminismo y liderazgo: formación y práctica de género en la vida 
de las mujeres políticas

Por último es importante rescatar el papel que ha jugado la formación en 
derechos en el ejercicio del liderazgo de las mujeres. En todas las entrevistas 
ellas construyen sus opiniones con base en  un discurso de género que ya 
está bastante asumido interiormente y que revela los procesos de formación 
que han recibido en el tema. 

El papel de las organizaciones de mujeres y de la formación en derechos de 
las mujeres ha sido importante en el ejercicio del liderazgo y ha llevado a 
algunas de ellas especialmente de las mujeres afrodescendientes y mestizas, 
al ejercicio político en representación de las mujeres.

“Bueno anteriormente la situación de las mujeres en nuestros sectores 
era  bien triste porque ahí las mujeres hacían lo que el marido  decía. 

Pero a partir de lo que nos fuimos organizando,  hemos participado en 
algunas organizaciones (…) el CONFEMEC el FORO DE MUJERES,  (…) 

también tenemos allá una organización de un banco comunitario que 
se llame PUDESE, y eso ha permitido que las mujeres pongan su propio 

negocio,  se independicen ya, a manejar un negocio con su propio 
recursos, con sus propios esfuerzo y no mucho estar  dependiendo del 
esposo. Eso ha permitido que la mujer se dé cuenta que no solamente 

estando a lado del esposo es que va a poder avanzar,   sino por sus 
propios esfuerzo y bajo las metas que se propongan”. 

(Entrevista WB002, 2011).

A pesar de todas estas coacciones,  presiones y prácticas discursivas, de 
toda la violencia física, verbal, emocional, sicológica y política a la que han 
sido sometidas, las mujeres sin distingo étnico o racial, inicialmente por 



60	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

sentimientos propios,  por reflexiones personales y después por los procesos 
de formación recibidos desde una práctica por los derechos de las mujeres, 
han sido capaces de romper con lo establecido y asumir su liderazgo y el 
ejercicio político. 

En el caso de las mujeres indígenas de la serranía, en Guamote, a partir 
del trabajo desarrollado en la Escuela de formación Política de AMUME, 
han elaborado una Ordenanza Municipal contra la violencia de género, 
que fue sancionada en el primer semestre del 2011 y que se encuentra en 
la actualidad en un proceso de difusión y planificación para su ejecución 
durante el año 2012.   

En Esmeraldas son evidentes las acciones que desarrollan las mujeres 
afrodescendientes en la provincia, sin embargo aunque se perciben niveles 
de priorización presupuestal para favorecer a las mujeres, particularmente 
a las madres cabezas de hogar y a las mujeres con hijos en condición de 
discapacidad, no se ha desarrollado una planeación que permita introducir 
un enfoque de género en las diferentes políticas, planes y proyectos 
cantonales. 

  Retos en el ejercicio político de las mujeres
Desde las diferentes experiencias de las mujeres, afrodescendientes, 
indígenas y mestizas, su percepción sobre los retos políticos se relacionan 
directamente con el contexto. El principal reto común que perciben las 
lideresas entrevistadas es mejorar los niveles educativos de las mujeres en 
general y promover la formación de otras mujeres para el ejercicio político. 
Las mujeres indígenas principalmente, se preocupan por la necesidad de 
construir liderazgos que las sucedan y que estas nuevas lideresas tengan las 
herramientas jurídicas, políticas y comunicacionales necesarias para asumir 
los cargos en la vida de las comunidades. 

“Según yo pienso que estoy abriendo un camino para que las próximas 
autoridades concejalas que vienen,  que sigan en ese camino… que 
vayan preparando,  que ya no estén diciendo la gente, la población, 
los políticos: ’que éstas mujeres no saben, que no pueden no hacen 

nada’.  No, sino con la capacitación,  con los talleres, que ellas tengan 
conocimiento y esas mujeres que vayan a las juntas parroquiales y 

esas mujeres que vayan a las organizaciones de segundo grado y esas 
mujeres que vayan a la concejalía,  si es posible vayamos  la provincia,  a 
la nacional. Entonces ese es mi reto,  que nuestras mujeres sean tomadas 

en cuenta,  valorizadas ya no como antes criticadas,  sino de aquí en 
adelante que seamos valorizadas,  respetadas y así. Ese es mi objetivo 

que tengo como soñar de aquí en adelante” 
(Entrevista WI001,  2011).



	 AMUME -GIZ  |	 61

Por otra parte, para las mujeres afrodescendientes, el reto está directamente 
relacionado con los procesos de educación y formación de las mujeres, 
tienen que ver con la construcción de una representación política que lleve 
consigo una clara concepción de género. La construcción de liderazgos 
que reconozcan el trabajo de las mujeres desde las bases comunitarias, el 
fortalecimiento de su capacidad política y la “representación” de los grupos 
gracias a los cuales han llegado al poder constituye un reto real de las 
mujeres en los próximos años. 

El segundo aspecto que recalcan las mujeres se refiere a la erradicación 
de violencias de género en las comunidades. En el caso de las mujeres 
indígenas de la sierra, de Guamote, como se indicó antes, ha avanzado en la 
construcción de una ordenanza sobre este tema buscando parar la violencia. 
Igualmente es un tema que lo han evidenciado las mujeres autoridades 
mestizas que hacen alusión a la erradicación de la violencia política como 
una prioridad.  Sin embargo, aunque la mayoría de las mujeres pueden 
identificar los diferentes tipos de violencia, no proponen alternativas para 
la erradicación, no dan cuenta de estrategias construidas que les permitan 
proponer cambios estructurales y culturales al fenómeno de violencia.

  A manera de resumen
Las mujeres narran desde un discurso personal y vital la construcción de la 
identidad y la representación en el ejercicio político de mujeres indígenas, 
afrodescendientes y mestizas del Ecuador. Las mujeres, seleccionadas por 
la Asociación de Mujeres Municipalistas del Ecuador para esta indagación, 
ocupan actualmente cargos políticos a los que han llegado por votación 
popular en sus regiones, son Concejalas y Vicealcaldesas de sus cantones o 
municipios.
Estas mujeres están en una edad promedio entre 30 y 50 años y todas 
están casadas o conviven con sus parejas históricas, con las que han 
permanecido vinculadas por más de 10 años, a excepción de una de ellas 
que es viuda. Todas las mujeres tienen hijos en edades adolescentes, 
jóvenes y adultos jóvenes. De igual manera su formación está entre el 
bachillerato y la formación profesional, a excepción de una mujer indígena 
que solamente terminó la primaria. En común, estas mujeres tienen una 
amplia carrera de liderazgo comunitario y han sido invitadas a pertenecer 
a los partidos y a buscar las elecciones por la vía del reconocimiento de 
su trayectoria y popularidad local o regional. Su formación en liderazgo 
proviene fundamentalmente de organizaciones religiosas, el magisterio y 
las organizaciones de mujeres. Su actividad y compromiso con la AMUME 
es alto y han participado del proceso de la Escuela de Formación Política de 
dicha entidad.

Con relación a su trayectoria política estas mujeres diversas, viven y 
enfrentan diariamente diferentes tipos de violencia política, desde 
silenciamiento y exclusión, hasta amenazas. Refieren también violencia 
física, psicológica y emocional contra otras compañeras políticas que están 
en el ejercicio, aunque ellas mismas no pueden dar testimonio de ello.   

La dinámica, la contienda política  que enfrentan cotidianamente resiente 



62	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

en la mayor parte su ejercicio, pero no las hace pensar en renunciar a él, por 
el contrario las fortalece y las hace pensar en la necesidad de formarse para 
responder con más herramientas y elementos al mismo.

La capacidad para enfrentar la dinámica política, podría decirse, que tiene 
componentes de formación profesional y de carácter cultural y personal. 

En las mujeres indígenas se percibe el trasfondo de una cosmovisión como 
pueblo, el cual enmarca sus lecturas sobre la realidad y las proyecciones en 
el fortalecimiento de otras mujeres que puedan liderar las comunidades. 

En las mujeres afrodescendientes y mestizas se reconoce cómo su formación 
profesional como maestras y en organizaciones de mujeres les han 
permitido unas herramientas de lucha y posicionamiento de sus ideas en el 
ámbito político, en el que se sienten que fluyen con mayor facilidad. 

Las  principales preocupaciones y retos en torno a los temas de políticas 
públicas para las mujeres indígenas, afrodescendientes y mestizas, hace 
referencia a la erradicación de las violencias tanto en el espacio privado 
como público, y a la educación formal y política de las mujeres en sus 
cantones y municipios.  Es allí donde encuentran también parte del sentido 
que tiene asumir sus cargos como mujeres en la política.

A pesar de todas estas coacciones,  presiones y prácticas discursivas, de 
toda la violencia física, verbal, emocional, sicológica y política a la que han 
sido sometidas, las mujeres, inicialmente por sentimientos propios, por 
reflexiones personales y después por los procesos de formación recibidos 
desde los derechos de las mujeres, han sido capaces de romper con lo 
establecido y asumir su liderazgo y el ejercicio político. 

Por último es importante señalar que este primer acercamiento a la realidad 

de las mujeres,  hace emerger algunos temas que pueden ser importantes 
para comprender el ejercicio político de las mujeres diversas del Ecuador: 
la transformación y construcción de nuevas masculinidades en el entorno 
inmediato de las mujeres (esposos, hijos, compañeros y aliados políticos); 
y la necesidad de una formación que no solamente las capacite para 
comprender los ámbitos legales, jurídicos, institucionales, sino que también 
les permita pensar estratégicamente su ejercicio político.

NAYITA ANGULO Y ESTELA CASTILLO / Foto: Alexandra Clavijo



	 AMUME -GIZ  |	 63

Las mujeres ecuatorianas de la diversidad, han sido parte de las 
luchas cívicas que han marcado nuestra historia;  mujeres indígenas, 
afrodescendientes, mestizas han contribuido en los procesos 
revolucionarios, republicanos, constitucionales que han dado forma 
al país, mucho antes, incluso de ser consideradas “ciudadanas”, 
dimensión de la cual fueron excluidas hasta el siglo XX; luchas que 
han tenido el color de la diversidad de las mujeres, de su identidad y 
cultura.  En estos acontecimientos las afrodescendientes, indígenas y 
mestizas han ido tejiendo y construyendo discursos, luchas, llenando 
de sentidos sus historias individuales y a la vez colectivas. Las mujeres 
indígenas, cuya presencia numerosa contribuyó a la construcción de 
un movimiento indígena, factor que ha sido base para fortalecer su 
identidad y lucha;  las mujeres afrodescendientes han ido conformando 
un movimiento para reconfigurar su identidad como estrategia de 
resistencia y construcción identitaria abriéndose paso a sus derechos.

Así, las mujeres ecuatorianas de la diversidad, han ido haciendo 
camino, primero para que sus voces sean escuchadas,  su identidad 
sea reconocida, sus derechos sean respetados como parte de pueblos 
y nacionalidades, y posteriormente como mujeres al interior de sus 
comunidades,  activas ingenieras, constructoras de una nación.
Han sido ellas,  indígenas, afrodescendientes, mestizas, quienes se han 
atrevido a hablar, a participar  y a buscar contribuir también en los 
procesos cívicos. No obstante, este ejercicio ha estado atravesado por 
discriminación, por segregación, y por violencias tanto sociales como 
culturales,  conjugando grandes brechas en su participación política, 
en el ejercicio y garantía de sus derechos. 

CONCLUSIONES

Como se refleja a lo largo de la historia, se evidencia que desde 
siempre, la violencia política ha sido parte del ejercicio del poder 
generalmente patriarcal.  Sin embargo, para las mujeres de la 
diversidad, la violencia política por ser mujer y/o por su condición 
étnica o racial, ha salido a la luz y se ha visibilizado más como 
consecuencia de los procesos de garantía de los derechos humanos,  
de avances en los ejercicios democráticos que pugnan por ejercicios 
ciudadanos inclusivos e incluyentes, y gracias a su movilización como 
grupos, se da paso a que su ciudadanía cobre fuerza  permitiéndolas 
ser parte de los espacios representativos.  No obstante, ha sido allí 
donde han tenido que hacer frente a esta violencia. 

CONCLUSIONES

Las teorías de la violencia política dan cuenta de que “la violencia 
se convierte en una continuación de la política por otros medios” 
Clausewits (1832);  hay quienes consideran como Coser (1800) 

que “la violencia política al tiempo que niega la condición humana 
a unos, cumple con la función positiva entre sus adeptos: esperanza 
en un nuevo comienzo, una nueva identidad, redes de solidaridad y 

pertenencia a un grupo de fronteras bien definidas”.

Para las mujeres diversas que se encuentran actualmente en procesos 
políticos, la dinámica de la contienda política se torna en un espacio 
de tensiones y complejidades que impacta en la mayor parte de su 
ejercicio, que a pesar de su constante fricción no las debilita, pero 
sí las obliga  a ubicar mecanismos para responder a una dinámica 



64	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

CONCLUSIONES CONCLUSIONES

dura y esquiva. Este análisis ha podido evidenciar, a través de los 
testimonios,  que las  principales preocupaciones en torno a la 
participación y el ejercicio político para las mujeres indígenas, 
afrodescendientes y mestizas, está estrechamente relacionado con 
una sentida necesidad por la erradicación de las múltiples violencias 
en el espacio privado,  en sus espacios cotidianos familiares, 
comunitarios;  que en el tránsito hacia el espacio público, se traducen 
en violencia política cuando impiden un pleno reconocimiento, 
cuando ocasionan la invisibilización de las mujeres en los procesos 
de participación representativa por el solo hecho de ser mujeres y/o 
por su condición étnica o racial.  En cuanto a los retos,  se hace alusión 
a la educación formal y política de las mujeres indígenas, mestizas 
y afrodescendientes en sus localidades, mediante una formación 
que no solamente las capacite para comprender los ámbitos legales, 
jurídicos, institucionales, sino que las faculte también para actuar y 
responder a las dinámicas propias del ejercicio político.

Así, para las mujeres lideresas en el Ecuador,  desde la diversidad 
política de sus agendas, se evidencia que el ejercicio de participación 
política, les ha requerido día a día imponer con coraje, creatividad 
y valentía su sello en un quehacer masculino que por fuerza 
democrática se abre a la oportunidad de nuevos liderazgos, formas y 
dinámicas de asumir la participación y el ejercicio político, ubicando 
de manera sutil otras aproximaciones de hacer política,  desde 
un rostro que busca la equidad, la inclusión y la ciudadanía plena 
-  el rostro de mujeres diversas, valientes y luchadoras que se han 

quedado para sentar bases sólidas y escribir nuevos capítulos en la 
historia del país, donde el racismo, la desigualdad y las brechas sociales 
reclaman por nuevas maneras de construir ciudadanía y donde el rol 
de las mujeres diversas desde su formación, claridad y compromiso con 
los derechos de las mujeres es crucial en este cometido.

El presente análisis teórico, histórico y testimonial ha buscado ahondar 
en razones sobre la violencia política que experimentan las mujeres 
en el Ecuador desde una perspectiva étnica y racial,  invitando 
a reflexionar sobre los impactos de este asunto no menor, en el 
pleno ejercicio de su ciudadanía, en la garantía de sus derechos, y 
medularmente por la invaluable contribución que su ejercicio brinda 
en la construcción de sociedades incluyentes y respetuosas.



	 AMUME -GIZ  |	 65

DIRECTORIO NACIONAL DE AMUME / Foto:  Lenín Rodríguez



66	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural66	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

Vi
ol

en
ci

a 
po

lít
ic

a 
co

nt
ra

 la
s 

m
uj

er
es

 e
n 

Ec
ua

-
do

r, 
de

sd
e 

un
a 

pe
rs

pe
ct

iv
a 

in
te

rc
ul

tu
ra

l 

ANEXOS  
Y

BIBLIOGRAFÍA



	 AMUME -GIZ  |	 67

ANEXO  1	

Cuadro de sistematización de entrevistas  CD1
Transcripciones de las entrevistas revisadas  CD1

Cuadro de  entrevistas realizadas en el proceso de investigación

ANEXO  2	

REFERENECIAS RELATIVAS, ABSOLUTAS Y MIXTASNo.	 Nombre				    Código	 Lugar y Fecha

1

2

3

4

5

6

7

8

9

CARMEN MOYULEMA

JUANA LASSO

GERMANIA TAIPUI

ELBA HUATATOCA

MERY OFELIA MOSQUERA BALLESTEROS

CARMEN ROCIO PERLAZA  MINA

ECILDA CASTILLO QUINTERO

MARIA MARLENE CABRERA UREÑA

HILDA HERRERA

WI001

WI002

WI003

WI004

WB001

WB002

WB003

WM001

WM002

Guamote, 2 de septiembre de 2011

Guamote, 3 de septiembre de 2011

Tena, 20 de agosto de 2011

Tena, 21 de agosto de 2011

Esmeraldas, 18 de  septiembre

Esmeraldas, 18 de  septiembre

Esmeraldas, 17 de septiembre

Tena, 20 de agosto de 2011

Quito, 22 de septiembre de 2011



68	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

BIBLIOGRAFÍA
AMUME. 2007. Propuesta de Ley “Contra el acoso y violencia política en razón de género”, Artículo 6. Quito, Ecuador

Ayala Marín, Alexandra, 2007. ¿Qué significa aquí y ahora comunicar sobre la mujer? Quito.

Burges, Rod. 2002.  “Globalización y Violencia”, Centro de Estudios Urbanos -CEUR. Módulo Violencia Estructural. Chile

Cañete, María Fernanda. 2005. Participación política y ciudadana. Mujeres ecuatorianas entre las crisis y las oportunidades. 1990-2004. Primera 
Edición, s/e, Quito – Ecuador. 

Carcedo, Ana et al. 2010.  Femicidio en Ecuador. Comisión de Transición hacia el Consejo de las Mujeres y la igualdad de Género.  Quito- Ecuador.

Carrasco Molina, Jennie. 2009. “Silencios rotos: Historia de un camino. Un acercamiento a la vida de las mujeres en el Ecuador”. En: Mujeres en la 
historia del Ecuador: género y cultura. Proyecto de fortalecimiento institucional Ministerio de Cultura del Ecuador, convenio AECID. 

CEDIS, Centro de Desarrollo, Difusión e Investigación Social. 2006. Agenda de Equidad de Género de las Mujeres Kichwas de Chimborazo, s/e, 
Editorial Pedagógica Freire, Riobamba- Ecuador.

CEPAL. 2001. Documentos de proyectos Población indígena y afroecuatoriana en Ecuador. Diagnóstico sociodemográfico a partir del censo de 
2001

Cervone, Emma. 1998. Mujeres Contracorriente, Voces de Líderes Indígenas. Primera Edición, s/e, Quito – Ecuador. 

Chuma, Vicenta, 2004. “Las mujeres en la construcción del estado plurinacional”. Discurso en el Parlamento Indígena de América, PÍA, Ecuador.  
S/e, ICCI, Quito – Ecuador.

Colaizzi,  Giulia .1990. Feminismo y teoría del discurso: razones para un debate. Madrid: Ediciones Cátedra

CONAMU, Consejo Nacional de las Mujeres. 2006. Hacia las políticas de equidad de género en el empleo, s/e, s/e, Quito-Ecuador.

Cooperación Alemana al Desarrollo-Programa Regional ComVoMujer- GIZ “La violencia contra las mujeres en Latinoamérica”, Lima 2011.

Coordinadora Política de Mujeres Ecuatorianas. Agenda Política. 4ta. Edición, Quito – Ecuador, 1998. 



	 AMUME -GIZ  |	 69

De la Torre, Patricia. 2002. La política existencial de las mujeres: del movimiento feminista al movimiento político en el Ecuador.  VII congreso 
internacional CLAD sobre reforma del Estado y Administración Pública.  Lisboa.
Corporación Promoción de la Mujer / Taller Comunicación Mujer. 2004. De las mujeres y la justicia de género Ecuador, Quito. 

Deepwell, K. (ed.), 1995. Nueva crítica feminista de arte, estrategias críticas, Madrid: Ediciones Cátedra S.A.

BID .2006.  Diagnóstico de la problemática afroecuatoriana y propuestas de acciones prioritarias. Cooperación técnica BID ATN/SF –7759-ec Eje de 
género y generación

Escuela Política de Mujeres Líderes `Dolores Cacuango .̀ 2007. “Warmikunapak allí kawsay” (Los Derechos de las mujeres), 1ra. Edición, s/e, Quito 
-  Ecuador.

Facio, Alda (2002). “Manual de capacitación de derechos Humanos de las Mujeres y la aplicación de la CEDAW” Costa Rica. 

Garcés, Alicia. 1998. “Entre la tradición y la modernidad: las líderes indígenas de la provincia del Napo” en Emma Cervone, Mujeres Contracorriente, 
Voces de Líderes Indígena. Primera Edición, s/e, Quito – Ecuador.

Goetschel, A. Orígenes del feminismo en el Ecuador, CONAMU, FLACSO, UNIFEM, MUNICIPIO METROPOLITANO DE QUITO, 2006

_________, “Educación e imágenes de mujer”. Martha Moscoso (Editora), Y el amor no era todo… Mujeres, imágenes y conflictos, Quito, Abya 
Yala-DGIS/Holanda, 1996, pp. 59-84.

_________,  Orígenes del feminismo en el Ecuador, Quito, CONAMU-FLACSO-Secretaria de Desarrollo y Equidad Social de la Alcaldía 
Metropolitana de Quito- UNIFEM, 2006.

_________, Mujeres e imaginarios. Quito en los inicios de la modernidad, Quito, Abya Yala, Serie Pluriminor, 1999.

_________, Mercedes Prieto, El sufragio femenino en el Ecuador 1884-1940, (Texto inédito) 

Goetschel, Ana María, Pequeño Andrea, Prieto Mercedes y Herrera Gioconda, De Memorias. Imágenes públicas de las mujeres ecuatorianas de 
comienzos y fines del siglo Veinte, Quito, FONSAL-FLACSO-TRAMA, 2007.

IECAIM. 2003. La Participación de la Mujer en la Política y el Poder en el Ecuador, s/e, s/e, Quito-Ecuador.



70	 |  Violencia política contra las mujeres en Ecuador, desde una perspectiva intercultural

Instituto Nacional Ecuatoriano de Censos -INEC  .2006. Censo Poblacional. Quito.

Maldonado, Viviana, 2007. “Modulo 1: Género. Curso de Políticas públicas y desarrollo local con enfoque de Género”. Ecuador: Consejo Nacional de 
las Mujeres, Presidencia de la República. Universidad Politécnica Salesiana.  

Martínez Espinosa, Nela. 2006. Yo siempre he sido Nela Martínez Espinosa, una autobiografía hablada, Serie Biografías de Mujeres Ecuatorianas 
CONAMU, Quito

Martínez, María, 2007.  “La Mujer y el Sufragio, Nuevos Horizontes No. 6, Guayaquil, en Ana María Goetschel, re/construyendo historias de mujeres 
ecuatorianas, Catálogo inédito, CONAMU. Quito.

Mena Cecilia. 2011. Género, Ciudadanía y Presupuesto Público: La perspectiva de género en el presupuesto de Bogotá en 2010 ¿una realidad? 
[Tesis de maestría] Pontificia Universidad Javeriana. Bogotá-Colombia.

Ministerio Coordinador de Desarrollo Social-CONAMU,  2008.  La Situación de las mujeres ecuatorianas una mirada desde los derechos humanos.  
Quito.  Pp. 25-31.

Ministerio Coordinador de Patrimonio del Ecuador, 2011. Amanece en nuestras vidas, antología de poesía y cuento de mujeres indígenas 
ecuatorianas. Quito-

Morocho, Abelina. 1998. Historia de la Profesora Abelina Morocho Pinguil s/e, CEPLAES, Quito – Ecuador. 

Moscoso Carvallo, Martha. 2009. Estudio introductorio, historia de mujeres e historia de género en el Ecuador. IPANC. 

Ocles, A. y Viveros, S., 2003. Coordinadoras provinciales de Mujeres Negras, Asociación de Mujeres Negras de Quito (compiladoras), Mujeres 
afroecuatorianas, Quito: MOMUNE - YEMANYA 

Pacari, Nina,  2002. La participación política de la mujer indígena en el Congreso Ecuatoriano, una tarea pendiente.  Estudio de Caso

Pacari, Nina, La mujer indígena: Reflexiones sobre su identidad de género,  s/e, Abya Yala, Quito -Ecuador, 1998. 

Pareja, Francisco. 1984.  Problems that concerns women in development planning. Ecuador case. BID. New York. 



	 AMUME -GIZ  |	 71

Pequeño A. compiladora, Participación y políticas de mujeres indígenas en contextos latinoamericanos recientes, Facultad Latinoamericana de 
Ciencias Sociales, sede Ecuador, Ministerio de Cultura de Ecuador, 2009

Prieto M. y otras, Respeto, discriminación y violencia: mujeres indígenas en Ecuador, 1990-2004, Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales, 
Sede Ecuador   Respeto, discriminación y violencia: mujeres indígenas en Ecuador, 1990-2004 Mercedes Prieto, Clorinda Cuminao, Alejandra 
Flores, Gina Maldonado y Andrea Pequeño.

Prieto Mercedes, Las Mujeres indígenas y la búsqueda de respeto. Mujeres ecuatorianas entre la crisis y las oportunidades 1990-2004. Primera 
Edición, s/e, Quito – Ecuador, 2005.

Prieto, Mercedes. El liderazgo en las mujeres indígenas: tendiendo puentes entre género y etnia, en Emma Cervone, Mujeres Contracorriente, 
Voces de Líderes Indígena. Primera Edición, s/e, Quito – Ecuador, 1998

Re/construyendo historias de mujeres ecuatorianas, catálogo exposición, CONAMU, 2007

Revista Conmujeres N° 5, octubre 2007

Robanoldo, et Solanda.  2008. Desigualdad de Género en la participación política de las mujeres en América Latina.  Centro Latinoamericano 
para el Desarrollo Rural.  Chile.

Rodas R. Historia del voto femenino en el Ecuador, CONAMU, 2009

Rosero, Rocío.       De los derechos a las demandas.

Secretaria Técnica del Ministerio Coordinador de Desarrollo Social – Sistema Integrado de Indicadores Sociales del Ecuador (SIISE),  2008,  
“Los primeros pasos de la experiencia ecuatoriana en el proceso de género en el Presupuesto General del Estado”,  en Cuaderno No. 8.  Quito.

Serrano de Haro, A. (2000), Mujeres en el arte, Espejo y realidad, Barcelona: Plaza y Janés

Valdez. Anunciata.  2005.  Constitución con Equidad de Género,  El caso Ecuatoriano.  Cepal. 



Me ha costado mucho, pero ahora me siento una mujer, triunfadora, hermosa, feliz y lo que busco es brindar oportunidades a más mujeres para 
conseguir el cambio, así como cierto día alguien me las brindó a mí. Terminé mi carrera y aún quiero conseguir un posgrado. Soy concejala en un 
Municipio pero quiero ser alcaldesa. 
(Cartas de Mujeres, testimonio 03.12.2011)


	giz2014-0320es-violencia-politica-ecuador

