


Mujeres indígenas y afroecuatorianas, compartiendo preocupaciones y agendas.
 desarrollo, diversidad y reconocimiento. 

Edición y coordinación

©Deutsche Gesellschaft für Internationale Zusammenarbeit (GIZ) GmbH 
Programa “Fortalecimiento de Organizaciones Indígenas en América Latina – 

PROINDIGENA”
Programa “Combatir la Violencia Contra la Mujer en Latinoamérica – ComVoMujer”

Dirección: Av. Iñaquito E3-124 y Av. Amazonas
Teléfono: (593-2) 2263 816

canal libre de violencia                 canal libre de violencia         @ComVoMujer
Web: www.giz.de

Quito-Ecuador

© OXFAM América
Programa de Justicia de Género de Oxfam en Ecuador

Dirección: Calle Camilo Destruge N24- 664 Tercer Piso (Sector Plaza Artigas).
 Teléfonos: (593-2) 2522355  2239478  2544314

Elaboración e investigación 
Sarah Radcliffe,

Departamento de Geografía Humana
de la Universidad de Cambridge

Responsables de la contribución GIZ
Christine Brendel

Directora del programa regional ComVoMujer – GIZ
Paola Maldonado y Maria Andrade

Coordinadoras nacionales de ProIndígena  Ecuador – GIZ 

Responsable de la contribución OXFAM América
Adelaida Alayza Sueiro

Ex-asesora de Género y Políticas en Latinoamérica

Entrevistas y aportes al documento final
Elizabeth Rivera y Soledad Vogliano (Consultoras OXFAM América)

Edición y revisión de contenidos
Roxana Vásquez

Consultora programa regional ComVoMujer- GIZ
Mónica De las Casas, Timm Kroeger, Martina Hetzel

Programa regional ComVoMujer - GIZ

Las ideas y las opiniones expresadas en esta obra son de los/as autores/as y no reflejan 
necesariamente el punto de vista de la Deutsche Gesellschaft für Internationale 

Zusammenarbeit (GIZ) GmbH o de OXFAM América.
 

Diseño y diagramación
Erika Hidrovo

Fotografía
Oliver Hölcke y ComVoMujer

Tiraje: 500 ejemplares

Quito, 2014





4

El documento que presentamos está basado 
en los resultados de la investigación: “El 
Desarrollo como Visión de Diversidad y 
Reconocimiento”, realizada por la Dra. Sarah 
A. Radcliffe, investigadora docente de la 
Universidad de Cambridge, por encargo de 
OXFAM América y los Programas Regionales 
ComVoMujer y PROINDIGENA de la GIZ. La 
intención de este documento es destacar 
algunos elementos relevantes de la situación 
en la que viven las mujeres indígenas y 
afroecuatorianas, así como presentar las 
demandas y prioridades de sus agendas que, 
a pesar de su diversidad, se han convertido en 
campos de recurrente preocupación. 

El estudio al que se hace mención fue 
desarrollado entre agosto hasta diciembre 
2012 y tuvo como antecedente el trabajo 
realizado en Perú por OXFAM América 
“Construyendo agendas: género y pueblos 
indígenas”, que ubica los temas más 
importantes planteados por las mujeres 
indígenas de ese país. A partir de esta 
experiencia, OXFAM América, a través de 
la responsable de género de la región, 
propuso a la GIZ realizar un trabajo similar en 
Ecuador que incluya también a las mujeres 
afroecuatorianas.  

Los resultados de este trabajo arrojan 
información relevante y muy interesante 
acerca de los importantes esfuerzos que 
vienen realizando las mujeres organizadas 
para hacer escuchar sus voces y propuestas 
en diferentes espacios organizativos, tanto a 
lo interno de sus comunidades como en los 
espacios públicos a los que tienen acceso. 
Igualmente, dan cuenta de la dura realidad 
que enfrentan por los efectos nocivos de 
la postergación, del desprecio y olvido de 

su condición de ciudadanas. Combinando 
la descripción, el análisis y fragmentos 
de los testimonios nos es posible no solo 
conocer sus principales reivindicaciones, 
sino acercarnos a una realidad y a una 
sensibilidad que nos ayuda a entender las 
diferencias, condición clave para habilitar el 
diálogo político que se requiere para lograr el 
entendimiento del “otro/a” y la negociación 
con el/la “otro/a”.

El sueño y la exigencia de una vida digna, 
en el marco de un desarrollo armonioso y 
pacífico de sus comunidades y la demanda de 
un Estado cercano a sus intereses, atento a 
sus propuestas y respetuoso de sus visiones 
y conocimientos acumulados, es uno de 
los hilos conductores del presente trabajo. 
Las mujeres indígenas y afroecuatorianas 
necesitan desnudar y desmontar el racismo 
y el machismo que pretenden inferiorizarlas, 
la discriminación múltiple que las afecta 
cotidianamente y levantar las barreras 
internas y externas que las han llevado, entre 
otras circunstancias, a desplazar o a postergar 
sus necesidades y aspiraciones.

Las mujeres indígenas y afroecuatorianas, 
habitantes en su gran mayoría de zonas 
rurales, formulan demandas y tienen 
propuestas para mejorar sus condiciones 
de vida; propuestas que en la mayoría de 
los casos no son escuchadas ni entendidas. 
Por ello, resulta imperativo que mantengan 
sus procesos organizativos y los fortalezcan, 
que definan sus estrategias, que articulen y 
generen alianzas y caminos para transformar 
aquellas situaciones que consideran 
injustas o limitantes para sus proyectos de 
vida y los de muchas mujeres indígenas y 
afroecuatorianas.

LAS MUJERES INDÍGENAS Y AFROECUATORIANAS,
COMPARTIENDO PREOCUPACIONES Y AGENDAS

Presentación

1 Las investigaciones de Dra. Sarah Radcliffe que aportaron a este trabajo incluyen un proyecto sobre el desarrollo y los pueblos indígenas en Ecuador y Bolivia 
(ESRC L214 25 2023, 1999-2001), y un proyecto sobre las mujeres indígenas y el poder de decisión en el Ecuador (ESRC RES-062-23-0517, octubre 2008- mayo 
de 2012). La Dra. Sarah Radcliffe quiere agradecer el Consejo de Investigaciones ESRC por el financiamiento que facilitó las investigaciones que influyeron en el 
documento actual.

1



5

Existen ya algunas agendas de desarrollo 
de y para mujeres en distintas localidades, 
cada una con especificidades y propuestas 
diferentes. Sin embargo, este trabajo 
se caracteriza por haber recogido las 
especificidades desde las mismas mujeres 
y por hacer el esfuerzo de sistematizar 
los aspectos de la agenda en los cuales 
las mujeres indígenas y afroecuatorianas, 
independientemente de su procedencia o 
ideología, coinciden.

Por ello, aun cuando existe una rica variedad 
de agendas y prioridades de las mujeres 
diversas indígenas y afroecuatorianas, se 
han podido identificar estrategias y temas 
comunes alrededor de la participación 
política: la violencia, los cuerpos 
diferenciados y los recursos. De otro lado, 
se identifica también una fuerte crítica a los 
programas sociales de género y de etno-
desarrollo. 

Resulta notoria la necesidad y el reclamo de 
intervenir en la definición de los programas 
dirigidos a sus comunidades y en el derecho 
que tienen de ser escuchadas con voz propia 
y no a través de “tercero/as”, en la medida 
que muchas veces los enfoques de desarrollo 
que se manejan, al no escuchar ni hacer 
participar a lo/as actore/as y a quienes 
están directamente involucrado/as, pueden 
reproducir las asimetrías y las desigualdades 
que supuestamente se pretenden superar. 

También se hace un llamado a los/as 
funcionarios/as públicos/as con relación a la 
imperiosa necesidad de mejorar la calidad y 
las condiciones en la atención de los servicios 
públicos, que están obligados a brindar a toda 
la ciudadanía respetando las particularidades 
de poblaciones como la indígena y la afro-
ecuatoriana. 

Si bien reconocen los avances logrados en los 
últimos años respecto de los derechos de las 
mujeres y la necesidad de reforzar un marco 
legal favorable a sus intereses y necesidades, 
también consideran que resulta igualmente 

importante dar cumplimiento real al marco 
jurídico y garantizar el acceso a la justicia 
efectiva por parte de las mujeres. 

Se espera que este documento, ideado de 
manera colectiva y conjunta con el objeto de 
lograr el compromiso de lo/as tomadores/as 
de decisiones en el marco de las demandas 
planteadas por las mujeres indígenas y 
afroecuatorianas, sea de utilidad y contribuya 
a sumar esfuerzos y a coordinar acciones y 
propuestas dirigidas a encaminar procesos 
conjuntos de desarrollo.

Quito, noviembre de 2013



6

Un aspecto característico de la historia de los 
pueblos indígenas y afro-descendientes en el 
Ecuador ha sido su situación de subordinación 
a los grupos sociales dominantes. La 
discriminación y los prejuicios por criterios 
culturales y/o raciales en contra de dichas 
comunidades continúan, hasta el día de hoy, 
a pesar de la declaración constitucional de un 
país intercultural y plurinacional. 

En las familias afroecuatorianas hacen falta 
buenos salarios debido a los bajos ingresos 
que obtienen en la agricultura, la pesca y 
la economía informal. En algunos de los 
hogares indígenas y afroecuatorianos en 
extrema pobreza, existen períodos del año 
en los que hay hambre porque la producción 
no cubre las necesidades de la familia y/o 
porque no hay otras fuentes de ingreso, o 
no se dispone de comida después de una 
plaga, una helada o sequía. En su mayoría, 
las mujeres y sus familias no cuentan con los 
recursos necesarios para apoyar su formación 
académica, a veces ni siquiera para alimentar 
bien a su(s) hijo/a(s) para que puedan rendir 
adecuadamente en sus estudios.

Sin embargo, la discriminación y 
subordinación de las mujeres de los pueblos 
indígenas y afro-descendientes pesa aún 
más porque se trata de una discriminación 
acumulada, histórica e inter-generacional. Ello 
quiere decir que existe una discriminación 
cualitativamente distinta, que se inscribe 

sobre los cuerpos de las mujeres indígenas 
y afroecuatorianas (Hernández Castillo, 
2008). Es decir que no se puede reducir la 
discriminación a la cuestión de la educación 
o la lengua; las mujeres indígenas y 
afroecuatorianas vienen a representar una 
‘otra’ figura contra la cual los hombres, las 
élites, los blanco-mestizos pueden afirmar y 
consolidar sus valores, poder y legitimidad 
(Mohanty, 1991).

Es así que las mujeres ‘racializadas’, es decir 
las mujeres que son discriminadas por su 
pertenencia u origen étnico o similar,  tienen 
en su gran mayoría, una vida marcada por 
la falta de empleo digno, la inseguridad 
económica, la falta de voz política y la 
debilidad en la garantía y aplicación efectiva 
de sus derechos. 

La persistencia y la ubicuidad del racismo 
y de la discriminación constituyen factores 
determinantes cuando se aborda la 
problemática de pueblos y comunidades 
históricamente postergados y excluidos. Por 
esta razón, el presente documento resalta 
también la necesidad de pensar el desarrollo 
y las políticas públicas en función a lo que 
identifica como los cuerpos diferenciados. El 
término “cuerpos diferenciados” refiere al 
hecho de que ser mujer indígena no es igual 
a ser mujer mestiza o que un hombre mayor 
blanco sea igual a un joven afroecuatoriano; 
es decir, el cuerpo (con sus rasgos de raza, 

INTRODUCCIÓN

2 Un grupo marginado no solo recibe un tratamiento excluyente en el presente. Una mujer indígena no consigue un trabajo digno porque hay discriminación contra ella 
como mujer y como indígena pero además la mala calidad en la educación que históricamente se ha brindado en las zonas afro e indígenas ha producido marginación 
a través de las generaciones, siendo así una mujer indígena no podrá competir con mujeres que han recibido una mejor educación. Alude a un proceso sistemático y 
repetitivo que tiene como resultado la discriminación: el hecho que una mujer indígena no consiga un trabajo digno implica muchas veces que sus hijos/as reciban una 
educación de bajo nivel y por lo tanto no puedan encontrar un trabajo digno. 

3 Mujeres que son discriminadas por el color de su piel y/o por su manera de presentarse, de vestirse. Las mujeres indígenas y afroecuatorianas son tratadas como 
diferentes al ser identificadas por un sistema racista y excluyente. Raza se entiende aquí como una construcción histórico-geográfica de valores socio-culturales atribuidos a 
los cuerpos. 

“Para mí una vida digna aparte de tener mis cosas materiales y 
mi casa, mi comida diaria, es sentirme bien como mujer, no ser 
maltratada, exigir mis derechos, ir buscando más, salir de ahí, buscar 
horizontes, organizarme; eso es para mí tener una vida digna.”

(Rosa Palma, Red Fronteriza de Paz)

2

3



7

etnicidad, género, edad, lugar de residencia, 
etc.) otorga una posición en las jerarquías 
sociales que las relaciones de poder han ido 
construyendo a partir de él.  

Por otro lado, hay que resaltar que la 
discriminación acumulada contra las mujeres 
indígenas y afroecuatorianas hace que las 
formas de desarrollo existentes no sean 
suficientes ni apropiadas para ellas. Es por 
ello que las mujeres afroecuatorianas e 
indígenas demandan un desarrollo que haga 
realidad sus derechos desde una perspectiva 
inter-seccional, es decir reconociendo su 
posición diferenciada en el desarrollo. 

Los/as representantes de las mujeres 
indígenas y afroecuatorianas del Ecuador 
hablaron de la influencia predominante que 
tiene el racismo en la vida cotidiana, y en 
determinar la relación entre sus luchas y las 
organizaciones de desarrollo; es decir que 
aunque en las agendas de las organizaciones 
no se hable demasiado del racismo, las 
lideresas y los líderes respondieron con 
pasión y reconocimiento a las preguntas 
sobre sus experiencias en este campo. 
Reconocieron también el hecho de que las 
indígenas y las afroecuatorianas sufren una 
forma más aguda de racismo por ser mujeres. 

El estudio también propone trabajar desde 
el enfoque de la inter-seccionalidad, como 
una manera de contribuir a una mejor 
comprensión de las múltiples formas de 
discriminación. Entender la situación de las 
mujeres indígenas y afroecuatorianas de 
Ecuador, supone considerar que ser mujer 
no es simplemente ser mujer sino ser mujer 
mestiza, negra o indígena e integrar en el 
análisis todas sus implicancias. 

Como sabemos, diversos estudios realizados 
en América Latina han demostrado la 
importancia de observar las jerarquías 
interrelacionadas para determinar el poder 
de decisión, la legitimidad de la voz y la 
autoridad reconocida. Resulta, por ejemplo, 
que lo urbano tiene un poder más grande que 
lo rural, porque la identificación de lo urbano 
se basa en características que se definen por 
oposición a lo rural (Stephen, 2005). 

Por otro lado, es relevante mencionar que 
existen dos consecuencias significativas que 
se desprenden del análisis poscolonial de 
la inter-seccionalidad. En primer lugar, que 
las mismas instituciones y el personal de 
desarrollo (a nivel nacional e internacional) 
se encuentran inmersos en este juego de 
poderes relacionales (Volpp, 2001). Si bien es 
necesario entender el contexto histórico de 
las relaciones interétnicas, también resulta 
imprescindible tomar en cuenta la manera 
en que el desarrollo – a través de políticas 
muy específicas de Gobiernos Autónomos 
Descentralizados GAD y del etno-desarrollo 
– reproduce estas relaciones de poder 
(Hernández Castillo, 2008; McEwan, 2009).

En segundo lugar, que una alternativa para 
poder enfrentar la tendencia a reproducir las 
diferencias y las jerarquías de poder, sería 
analizar “las formas distintivas de las mismas 
protagonistas, de entender sus reclamos a 
la diferencia”, para poder interrelacionar las 
categorías de identidad (‘mujer’, ‘indígena’, 
entre otras) y las prácticas de la vida diaria 
(McCallum, 2007). 

El presente documento ha sido organizado 
de la siguiente manera: la primera sección, 
titulada “La situación de las mujeres indígenas 
y afro-descendientes en Ecuador”, presenta 
de una forma resumida las principales 
coordenadas de la discriminación y la 
desigualdad en la que viven estas mujeres. 
La segunda sección desarrolla cada uno de 
los puntos de las agendas de las mujeres 
indígenas y afroecuatorianas que se 
identificaron como los más relevantes, con sus 
respectivas conclusiones y cursos de acción.

El racismo se describe como una 
gran limitante a la realización de 
una vida digna.







10

2005). A pesar de ello, los programas de 
desarrollo tienden a mantener impactos 
desiguales y a las mujeres de dichos grupos 
con menos recursos y con proyectos poco 
apropiados. A su vez, la mayoría de las 
mujeres afroecuatorianas e indígenas tienen 
una carga bastante pesada como resultado 
de la combinación de su trabajo productivo, 
reproductivo y comunal. 

La mayoría de las mujeres indígenas y 
afroecuatorianas no pueden seguir con la 
educación después de la escuela primaria 
(Calla, 2006; CEPAL-BID, 2005). Ello, se debe 
en parte a la interrelación de las jerarquías 
de género y etnia que producen una mayor 
discriminación en las mujeres. Aunque los 
indicadores nacionales de educación han 
mejorado durante los últimas décadas, las 
desigualdades raciales y étnicas persisten 
(Martínez & De la Torre, 2010). Tómese en 
cuenta que todos los grupos poblacionales 
observaron mejoras en su nivel de educación 
durante los años 90, salvo las mujeres 
indígenas (Prieto, 2005). 

A pesar del apoyo financiero estatal recibido 
durante los últimos años, la deserción escolar 
es mayor entre las niñas indígenas que entre 
los niños, exacerbando así la diferenciación 
de oportunidades de trabajo y el ejercicio 
de los derechos ciudadanos. La existencia de 
una educación de baja calidad en las zonas 
empobrecidas también trae consecuencias, 
como la dificultad que tienen las mujeres para 
hablar el castellano y, por ende, su capacidad 
de interactuar en la mayoría de los procesos 
formales e institucionalizados.

“Es tan compleja esa frase ‘vida digna.’ 
Yo me la imagino teniendo mis cosas, no 
ser millonaria pero teniendo todas mis 
cosas en mi casa, no aguantar hambre, 
no aguantar humillaciones ni golpes, 
tener un buen trabajo y que mis hijos 
llevan una vida ideal de género, que vean 
que papá y mamá hacen un trabajo de 
equipo.” 
(Rosita Palma, Red Fronteriza de Paz)

A pesar de los pocos estudios publicados 
sobre la situación de las mujeres indígenas 
y afroecuatorianas en Ecuador y en América 
Latina, es posible afirmar que ésta es definida 
por las desventajas agravadas que se originan 
en la fuerte marginación / discriminación 
causada por la interacción de varios factores 
que se refuerzan mutuamente; nos estamos 
refiriendo a su posición como mujer, a su raza y 
etnicidad, a sus bajos ingresos y a su ubicación 
mayormente rural (Asher, 2009; Calla, 2006; 
CEPAL-BID, 2005; Deere & León, 2001; Deere, 
Lastarría-Cornhiel & Rañaboldo, 2011; INEC, 
2008; Minority Rights Group, 2012: 14; 
Radcliffe & Pequeño, 2010; Vindig, 1998). 

Por otro lado, las mismas fuentes destacan 
la existencia de una gran variedad de 
situaciones y condiciones dentro de la 
población afroecuatoriana e indígena, ya 
sea por razones de clase, posición familiar, 
estatus marital, lugar de residencia y trabajo 
(rural, urbano, regiones del país), religión y 
edad.

Las mujeres indígenas y afroecuatorianas 
tienen bajos índices de desarrollo en 
comparación con los hombres indígenas/
afroecuatorianos, y mucho más bajos si se los 
compara con los de las mujeres no-indígenas 
(Calla, 2006; CEPAL-BID, 2005; World Bank, 

LA SITUACIÓN DE LAS MUJERES INDÍGENAS Y
AFRODESCENDIENTES EN ECUADOR

4 Para el caso de las mujeres afroecuatorianas, si bien el idioma es el castellano, los dialectos que hablan están llenos de remanentes de antiguas lenguas 
africanas que generan problemas al momento de la comunicación, sobre todo cuando las mujeres necesitan realizar gestiones ante las diversas instituciones y 
oficinas del Estado central (ministerios, institucionalidad pública en general).

La educación

4



11

Para una representante local en la costa: 

“Más discriminación está en las mujeres, 
porque en lo general antes los que tenían 
las oportunidades de estudiar eran los 
hombres. Siempre nuestros ancestros, 
prácticamente no acostumbraban, así 
que el hombre era el que tenía que 
estudiar, salir adelante, y la mujer en la 
casa, ayudándole a la mamita a hacer los 
oficios.”

(Edith Rodríguez, Red Fronteriza de Paz) 

Los sistemas de educación también refuerzan 
la minorización y exclusión de los valores y 
conocimientos de los grupos subalternos. 
Los/as profesores/as indígenas en algunas 
zonas trabajan con un currículo y recursos 
restringidos, y en la comunidad afro-
ecuatoriana la gran mayoría de los profesores 
son mestizos y reproducen la diferenciación 
entre grupos. 

En las entrevistas, las mujeres indígenas 
y afroecuatorianas explican que la falta 
de educación de las mujeres reduce la 
posibilidad de conseguir una vida digna 
porque contribuye a que se mantenga la 
sumisión de las mujeres a sus esposos, pues 
los hombres pueden decir “que ellos saben 
más que sus esposas.” 

Las mujeres de los pueblos afroecuatorianos 
e indígenas no reciben los beneficios de ley 
cuando trabajan. Solo el 26,4% de mujeres 
afroecuatorianas y el 15,4% de mujeres 
indígenas trabajan en el sector ‘moderno’ 
del área urbana, es decir que trabajan 
con horario, seguro social, jubilación, etc. 
(Chalá et al, 2006: 9). En las comunidades 
afroecuatorianas de la costa y la sierra, las 
mujeres pueden conseguir trabajo pagado 
como jornaleras en las fincas avícolas, 
criaderos de animales y en las fábricas de 
panela y azúcar. 

Según una lideresa afroecuatoriana AB :

“Las mujeres negras se dedican a 
trabajos domésticos, empleadas en los 
almacenes; los hombres trabajan de 
choferes, van al servicio militar para ser 
de tropa, a ser guardias, esos son los 
trabajos para nosotros, los profesionales 
no son muchos.”

La economía de plantaciones de flores 
provee un trabajo duro a una minoría de 
mujeres rurales, con sueldos que alcanzan 
para lo básico. Es decir, que para muchas 
mujeres rurales la economía agrícola las ubica 
como mano de obra barata en las grandes 
empresas, limitando así sus posibilidades 
de diversificar y mejorar sus propias 
oportunidades.

El hombre indígena o afroecuatoriano es, 
generalmente, mejor remunerado en el área 
rural. 

5 Subalterno/a refiere a un sujeto que es el más marginado en su sociedad, especialmente por su asociación con una población conquistada.

6 Tres de los/as entrevistados/as pidieron anonimato de sus palabras, se identifican aquí por ‘AB’, ‘CD’, ‘EF’.

Condiciones de trabajo

5

6



12

En las palabras de Palma
(Red Fronteriza de Paz): 

“Otro impedimento que se enfrenta es el 
trabajo, hay poco trabajo, hay montones 
de mujeres sin trabajo.” 

Las mujeres indígenas y afroecuatorianas 
experimentan en el mercado de trabajo una 
discriminación que va más allá de su menor 
formación educativa y sus historias laborales 
(Fernández-Rasines, 2001; García-Aracil & 
Winter, 2006; INEC, 2008; comunicación 
personal con miembros de CONAMUNE 
Esmeraldas, agosto 2012). No existen 
suficientes ni buenas fuentes de trabajo 
para las mujeres, especialmente en las zonas 
rurales, lo que implica una situación de 
sub-empleo y de bajos ingresos. También 
se observa que las expectativas sociales 
respecto de la división sexual del trabajo 
han significado la exclusión de las mujeres 
de trabajos considerados masculinos, por 
ejemplo el de albañiles. 

Las mujeres afroecuatorianas e indígenas 
tienden a migrar a las ciudades en busca 
de trabajo y se encuentran generalmente 
forzadas a aceptar un trabajo mal pagado 
y sin seguro en el servicio doméstico y/o la 
economía informal.
Son muy pocas las mujeres afroecuatorianas 
e indígenas que logran tener una posición 
profesional alta (comunicación personal con 
Palma, Red Fronteriza de Paz, agosto 2012).

Por otro lado, las mujeres rurales tienen una 
carga laboral no-remunerada en las tareas 
domésticas y reproductivas y también en lo 
agropecuario, que supera a la de los otros 
hombres y otras mujeres (CONAMU, 2006; 
Carrión & Herrera, 2012; comunicación 
personal con B. Guamán, FEINE, actual 
Consejo de pueblos y organizaciones 
indígenas evangélicas del Ecuador, 
septiembre 2012). En comparación con las 
mujeres mestizas, las mujeres indígenas – 
y en menor medida las afroecuatorianas 
- tienen que realizar una gran variedad 
de tareas domésticas pesadas y de larga 
duración, entre otras razones, por la falta de 
una infraestructura adecuada. En Guamote, 

Chimborazo, el 72% de las mujeres utilizan 
paja y leña para la cocina debido al alto costo 
del gas, aunque estas fuentes de energía 
ocasionan enfermedades respiratorias. En 
los hogares afroecuatorianos los fogones 
caseros implican un alto riesgo de incendio. 
La carga de trabajo doméstico es un tema 
constante en las entrevistas a las mujeres, 
quienes no solo hacen visible la dureza de 
sus trabajos sino que lo más importante es 
que los identifican como parte de los factores 
limitantes de su participación política. 

El hecho de que los hombres indígenas 
(también los hombres afroecuatorianos) 
rechazen la distribución equitativa de las 
labores domésticas no solo limita el tiempo 
que las mujeres pueden dedicar a las 
reuniones, a la toma de decisiones y a otras 
actividades de la vida, sino que también 
refuerza (al igual que en otros grupos sociales 
y culturales) el menor valor que se otorga a la 
reproducción de la vida cotidiana. Los valores 
de la sociedad ecuatoriana reproducen la 
poca importancia de las tareas de cuidado.

Según una lideresa andina CD: 

“El problema que tenemos es lo que 
piensan los esposos, se creen más 
poderosos. Para salir nosotras dejamos 
haciendo todo lo de la casa, debe estar 
limpia para nosotras salir a participar en 
el taller.”

A su vez, las mujeres se perciben como 
servidoras de los otros y postergan sus 
propias necesidades. Según Laura Quishpe
(FIIS - Federación Interprovincial de Indígenas 
Saraguros), este machismo restringe el acceso 
de las mujeres indígenas a una vida digna. 

“Existen distancias grandes entre 
hombres y mujeres indígenas en el 
acceso a recursos dentro y fuera de las 
comunidades indígenas. En algunos 
pueblos indígenas las mujeres heredan 

7 Aunque faltan estudios de caso hay evidencia preliminar de la participación femenina en la construcción vial, de casas, edificios, como peonas y no en la 
dirección de la obra. En Ecuador han existido mujeres indígenas en la construcción sobre todo de carreteras desde los años 60-70 hasta inicios de los 80s.

Acceso a recursos

7



13

menos que los hombres y su acceso a la 
tierra es menor cuando se reparten las 
tierras comunales entre las familias.” 

(Meentzen, 2001: 17) 

Las mujeres observan los grandes problemas 
que tienen para hacer producir la tierra, 
especialmente cuando la atención a 
la agricultura es baja y los técnicos no 
reconocen el contexto específico de las 
mujeres rurales y/o hablan una lengua 
no-apropiada para las agricultoras locales 
(castellano en comunidades indígenas, 
castellano técnico-urbano en las zonas afro). 
Aunque las mujeres representan el 25% de 
las Unidades de Producción Agropecuaria 
(UPAs), solo tienen el 10% de la tierra bajo 
producción (FENOCIN - Federación  Nacional 
de Campesinos, Indígenas y Negros, s/f). 
Estos problemas se multiplican con la falta 
de agua de riego para las comunidades 
afroecuatorianas e indígenas, tal como 
lo indican los/las representantes de los 
pueblos (comunicación personal con Lara 
CONAMUNE, septiembre 2012). Las familias 
indígenas tienen extensiones mínimas de 
tierra, a veces solo controlan huertas. Es más, 
en muchas zonas donde la presión sobre el 
terreno es grande se observa un declive en 
la productividad (Cepeda, Red de Mujeres 
Kichwas de Chimborazo).

La mayoría de las mujeres afroecuatorianas 
no son propietarias de la tierra y sin una 
escritura para la vivienda existe más 
inseguridad y riesgo de desalojo. En los 
territorios indígenas el desplazamiento de 
las mujeres por falta de títulos, por razones 
económicas o de sobrevivencia y/o por falta 
de poder jurídico de las mujeres, se hace 
más frecuente en épocas de mayor actividad 
del mercado de tierras. (Minority Rights 
Group 2012). El crecimiento de las palmi-
cultoras en la costa está asociado con el 
despojo del campesinado pobre de sus tierras 
(comunicación personal con Rodríguez,
Red Fronteriza de Paz, septiembre 2012). 

Aun cuando las mujeres trabajan 
regularmente en las mingas  (especialmente 
en aquellas comunidades con mucha 
migración masculina), este trabajo no 
necesariamente les otorga el derecho al agua 
para el riego o los pastos comunales. En este 
campo también se observa que la labor de las 
mujeres no es reconocida. 

En los sistemas ecológicos diferenciados que 
distinguen al Ecuador, las mujeres rurales 
muchas veces tienen un conocimiento 
específico de su entorno, que además 
es distinto al del hombre. Las mujeres 
amazónicas ponen en evidencia el hecho de 
que ellas saben de los cultivos, los suelos etc., 
mientras los hombres solo cortan los árboles 
(comunicación personal con María Ushigua, 
pueblo Sápara, octubre 2012). 

A pesar de la recurrente migración de los 
Andes centrales a la costa ecuatoriana, 
especialmente a Guayaquil, Quito, al Oriente, 
y también al extranjero, particularmente 
a España, EEUU, Colombia y Venezuela, 
los programas de desarrollo tienden a 
no reconocer esta situación en el agro 
ecuatoriano ni la importancia de incluir un 
enfoque hacia las mujeres. 

Según la representante de la Secretaría de la 
Mujer de la FENOCIN: 

“Quienes han quedado en el campo son 
las mujeres, y las diferentes acciones en 
función del campesinado tiene que ir 
direccionada a las mujeres.” 

Sumado a estos problemas, los programas 
estatales muchas veces otorgan prioridad 
legal al jefe masculino del hogar, sin 
reconocer la importancia de fortalecer los 
derechos de la mujer. El resultado es que 
las mujeres indígenas y afroecuatorianas 
experimentan el desarrollo de forma 
fracturada, episódica, insuficiente, 
inapropiada. Una propuesta de desarrollo 
que no aprecia ni optimiza sus conocimientos 
específicos (Walmsley, 2004; Silva, 2010).

8 Trabajos colectivos.

8



14

En un estudio a profundidad realizado con 
las mujeres Tsáchila y Kichwa Puruhá en 
Ecuador, las mujeres se hicieron eco de este 
tipo de evaluación, criticando los proyectos 
por su pequeña escala, su corta duración y su 
diseño inapropiado. Es así que la baja calidad 
de los servicios que reciben las mujeres 
por parte de las instancias públicas, como 
consecuencia del racismo, los estereotipos 
y el sesgo masculino, se encuentra tanto 
en los proyectos de desarrollo como en 
la educación y la salud. Es un tema que 
adicionalmente se repite en las entrevistas 
con las representantes de esos grupos. 

En el contexto del “campo feminizado”, tal 
como lo llamó una lideresa, las entrevistadas 
mencionan a menudo la dificultad de 
encontrar los mercados para sus productos 
agrícolas de elaboración a pequeña escala.  
Corozo (CODAE - Corporación de Desarrollo 
Afroecuatoriano) explica que,

“cómo incluir nuestros productos en el 
mercado, cómo ampliar nuestro mercado, 
eso es algo no resuelto.”

Los problemas de comercialización incluyen 
la dificultad de tener un lugar seguro y 
accesible donde mostrar los productos, tener 
la información necesaria de los mercados 
nacionales e internacionales y conocer los 
criterios legales. Por falta de información 
sobre los mercados y las posibilidades 
de encontrar una vía de comercialización 
justa, las mujeres indígenas se encuentran 
enredadas en el poder de los intermediarios, 
quienes limitan e impiden la obtención de 
una ganancia justa por sus productos. Aquí, se 
juegan el poder del racismo, la discriminación 
contra las mujeres y el poder de lo urbano 
frente a lo rural. Según las mujeres indígenas, 
las mujeres mestizas tienen mayor acceso 
a los mercados (Patricia Gualinga, pueblo 
Sarayaku). Los mercados locales son exiguos, 
ofreciendo pocas oportunidades de venta, 
especialmente durante el período de 
cosecha. Las mujeres indígenas aprecian 
la oportunidad de vender sus productos a 
las guarderías locales pero les resulta difícil 
competir con los productores ‘formales’, con 
sus facturas e infraestructura (Cepeda, Red de 
Mujeres Kichwas de Chimborazo).

“Las mujeres rurales indígenas y 
afroecuatorianas tampoco acceden al 
crédito porque los bancos piensan que 
son dependientes de sus esposos, no 
tienen los títulos de propiedad, y ganan 
menos que los hombres.”

(Lara, CONAMUNE, Quishpe, FIIS)

En palabras de Livis Gonzales (CONAMUNE):

“Si te ven afro dicen que no eres sujeto 
de crédito. Esas inequidades son las 
que nos tienen como postrados, como 
segregados.”

Se niega el crédito a las mujeres rurales 
porque se piensa que no son sujetos 
apropiados y, por ende, las mujeres tienen 
que buscar otras formas para conseguir 
crédito. Los bancos comunitarios en la 
costa y las cajas solidarias en la sierra 
son adecuados para las mujeres pero hay 
limitantes en cuanto a los montos disponibles 
y, lamentablemente, ni la honestidad y 
efectividad de la organización de las mujeres 
en el uso de estos mecanismos financieros 
ha servido para que logren el acceso a los 
servicios financieros formales. Es más, los 
pocos proyectos que incluyen a estas mujeres 
no consideran su contexto ni toman en 
cuenta su papel en la economía nacional 
y en los mercados globales, manteniendo 
así la subordinación de su mano de obra 
y de sus productos, por ejemplo a través 
del microcrédito (es decir, cuando se les ve 
solamente como ‘fuera’ de la economía, y 
que no reconoce el sesgo contra las mujeres 
en cuanto a su participación igualitaria).

Sus bajos ingresos, sumados a la falta de 
infraestructura adecuada de los servicios 
públicos que provee el Estado, incrementan 
los riesgos en la salud de los pueblos 
afroecuatorianos e indígenas. La provisión 
desigual de servicios en las áreas rurales y 
urbanas del país se traduce en una barrera 

9 El proyecto ‘Jambi Kiwa’ (1998 a presente) se basa en recolección de las plantas nativas por las mujeres, para el procesamiento y la producción de té y 
tratamientos caseros. El 80% de las mujeres son indígenas y campesinas, con altos índices de analfabetismo y con un promedio de cinco hijos. Una mujer puede 
ganar hasta $750 anualmente, recolectando las plantas a la vez de sus otras actividades. El proyecto también tiene el efecto de proteger el medio ambiente, 
consolidando el conocimiento específico de las mujeres.

La salud

9



15

para las mujeres rurales. La concentración 
de los servicios médicos en las grandes 
ciudades margina así a las poblaciones 
afroecuatorianas e indígenas, quienes deben 
dedicar un tiempo desproporcionado para 
acceder a ellos. Adicionalmente, se encuentra 
el problema de los altos costos de las 
medicinas; muchas veces las familias pobres 
no se encuentran en condiciones de pagar la 
dosis completa del medicamento. 

En dicho contexto de marginación, las 
mujeres asumen la responsabilidad de velar 
por la salud de sus familias, ya que son 
ellas quienes tienen el conocimiento de las 
plantas medicinales. 

Por otro lado, cuando acuden al servicio 
público de salud muchas veces encuentran 
actitudes discriminatorias por parte de los y 
las profesionales, situación que refuerza su 
desconfianza en la medicina ordinaria. 

“Hemos luchado para que seamos 
atendidas de buena manera en los 
centros de salud, que nos atiendan en 
nuestro idioma, con nuestra vestimenta, 
que no seamos discriminadas por ser 
indígenas.”

(Cují, Red de Mujeres Kichwas de 
Chimborazo)

“No es tanto por el color de la piel, es 
más por la pobreza, porque en muchas 
ocasiones arriendan, pagan el primer mes 
y de ahí no pueden seguir pagando. Y ahí 
empiezan los problemas. Otro problema 
es que las familias son numerosas.”

(Bautista, CONAMUNE)

Otro problema frecuente para las 
mujeres es la vivienda, especialmente 
entre las mujeres afroecuatorianas. En el 
pueblo afroecuatoriano, 

“Hay cualquier cantidad de gente que 
camina y camina en busca de vivienda y 
donde logran encontrar es en los lugares 
más afueras [porque] el costo de acceder 
a los centros es más grande.”

(Bautista, CONAMUNE) 

Por otro lado, los arriendos también son 
costosos y generalmente no se quiere 
arrendar a la gente afroecuatoriana. La 
migración a la ciudad en búsqueda de 
trabajo aumenta esos problemas porque 
las migrantes llegan a los asentamientos 
informales, a ser parte de las invasiones de 
tierra – en las laderas o a orillas de ríos – 
sin reconocimiento legal y, por lo tanto, sin 
infraestructura vial ni de servicios de agua y 
luz. 

En el sector rural y en las zonas periféricas 
de las grandes ciudades (Quito, Guayaquil, 
Cuenca, Manabí) la presencia del Estado 
es casi inexistente. A pesar de ello, lo 
urbano marca la posibilidad de acceso a 
oportunidades y a exigibilidad de derechos, a 
diferencia de lo rural, donde la sociabilidad se 
sostiene más en la auto organización para la 
satisfacción de necesidades. 

En las zonas urbanas pobres, en donde se 
concentran las poblaciones indígenas y 
afroecuatorianas, no existen los proyectos 
estatales de vivienda, o si los hay las mujeres 
no cuentan con la información necesaria para 
conseguir acceso igualitario (comunicación 
personal con Solórzano, CONAIE, agosto 
2012). 

La vivienda







18

“Es mínima la voz de las mujeres, 
son pocas las que participan en las 
asambleas, las mujeres participan en 
las escuelas representando a los padres 
de familia, – aunque se diga padres de 
familia son las madres de familia las 
que asisten a la escuela y colegio –, ellas 
van a una sección de Cabildo pero es al 
hombre al que eligen como presidente, y 
es por machismo, porque piensan que las 
capacidades están en el hombre, todavía 
se piensa eso en las comunidades. 
Las representantes en las Juntas 
Parroquiales son muy pocas, se puede 
hablar una por parroquia, de las 5 
vocales una es mujer, pero no siempre 
a veces son solo hombres; aunque eso 
ha mejorado las mujeres también han 
participado, pero el problema es que no 
hay el reconocimiento de la comunidad 
hacia la mujer porque con el tema de la 
participación en equidad las mujeres ya 
participan pero en la lista siempre las 
colocan para que ganen los hombres.”

(Lara, CONAMUNE)

Las mujeres afroecuatorianas e indígenas 
han luchado y siguen luchando por sus 
derechos en todos los niveles. La formación, 
las iniciativas productivas y la ampliación 
de la democracia, producto de la lucha 
de las mujeres y de los pueblos indígenas 
y afroecuatorianos, impulsaron procesos 
que han cambiado las relaciones sociales 
y de poder. También han promovido un 
mayor acceso de las mujeres a las instancias 
de gobierno, aunque todavía de manera 
insuficiente. La participación de las mujeres 
en cargos públicos a través de elecciones, 
lanzó a las mujeres de diferentes niveles 
educativos a enfrentar a la administración 
pública, desprovistas del apoyo necesario 
y de espacios seguros, exclusivamente con 
su experiencia organizativa; muchas lo 

asumieron solas, otras optaron por hacerlo 
en colectivo promoviendo el movimiento de 
mujeres. 

Por otro lado, es importante anotar que las 
mujeres indígenas y las afroecuatorianas 
se diferencian por el nivel organizativo 
alcanzado. Mientras que las mujeres 
indígenas han logrado incidencia nacional y 
repercusión internacional, la fortaleza de las 
mujeres afroecuatorianas es local y cuentan 
con niveles de coordinación nacional. Aunque 
la participación activa y las actitudes sociales 
hacia la participación femenina varían mucho 
entre una nacionalidad y otra, las mujeres 
afroecuatorianas e indígenas explican las 
barreras a su participación por un conjunto 
de factores: la pobreza, el racismo, la 
discriminación en sus propias comunidades 
y de la sociedad en general, y la falta de 
conocimiento político entre las mismas 
mujeres (Chalá et al, 2006). La articulación 
estratégica de las mujeres indígenas y 
afroecuatorianas a sus organizaciones 

LAS AGENDAS COMPARTIDAS

La participación: todavía no hacemos realidad este derecho



19

mixtas es importante pues, a pesar de las 
dificultades, dicha forma de trabajo les da 
más elementos de negociación; aun cuando 
hay que reconocer que trae aparejada la 
problemática de una doble lucha. Ellas 
anotaron que les es difícil impactar y 
participar en las organizaciones regionales 
y nacionales, a pesar de su movilización y 
participación activa en los niveles locales. 

Otro elemento mencionado frecuentemente 
por las mujeres indígenas, es la importancia 
de la consulta previa a las mujeres, que 
consideran formar parte fundamental de este 
derecho de los pueblos y nacionalidades. 

Patricia Gualinga, dirigenta de la Mujer del 
Pueblo Kichwa Sarayaku, explica: 

“Obviamente fue la mujer la que decidió 
un No definitivo a la empresa petrolera. 
Esa es una decisión que viene liderada 
por las mujeres. Eso hay que rescatarlo, 
un principio de la mujer de Sarayaku 
que dijo no aquí no habrá explotación 
petrolera. Y poco a poco fue asumido por 
el pueblo en su conjunto, por los hombres 
y respaldado definitivamente.” 

Las entrevistas abordaron tres ejes 
fundamentales en la limitación a la 
participación y a la realización de las 
demandas de las mujeres indígenas y 
afroecuatorianas: 

•	 Voz y silencio

Las críticas a la situación actual de las 
mujeres en cuanto al poder de decisión 
en los espacios políticos, comienzan con 
un punto clave, éste es que los hombres 
– en la comunidad, en las organizaciones 
mixtas, etc. – no escuchan a las mujeres. 
Aunque se ha hablado mucho del 
mutismo literal y metafórico de las 
mujeres, lo que se observa es una mayor 
capacidad desde ellas para identificar y 
responder a esta falta de escucha.

Partiendo de la realidad de la exclusión 
de las mujeres del proceso de toma de 
decisiones, tres críticas de las mujeres 
saltan a la vista. Uno, que los hombres 

hablan más que las mujeres en los 
espacios políticos, y el proceso político se 
reproduce como un espacio masculino. 
Dos, el machismo – y esta es la palabra 
utilizada por la mayoría de entrevistados/
as mujeres y hombres – se expresa en 
forma pública cohibiendo a las mujeres. 
Tres, aunque las mujeres tienen visiones 
distintas de lo expuesto públicamente 
sus perspectivas no reciben el tiempo de 
discusión ni el reconocimiento debido.

Patricia Gualinga, representante de la 
mujer del pueblo Sarayaku, sostiene que: 

“Las organizaciones no han representado 
muy bien las demandas de las mujeres 
indígenas. Hasta cierto punto siempre 
había una discriminación a la dirigencia 
de la mujer en varias fases de la 
organización. Hasta ahora no ha habido 
una presidenta de la CONAIE.”

Algunas representantes de las 
mujeres indígenas mencionaron en 
sus entrevistas, la estrategia de sus 
organizaciones de trabajar con las ONGs 
y con la Secretaría de los Pueblos, para 
encontrar espacios fuera del control del 
movimiento indígena mixto (EF, lideresa 
andina). 

Las mujeres indígenas y afroecuatorianas 
hacen frecuente mención al machismo 
como limitante a su participación plena y 
continua. Las mujeres indígenas señalan 
que ellas viven bajo el machismo de los 
hombres indígenas, confrontando así, el 
discurso del movimiento que culpa a la 
sociedad occidental (Blanquita Guamán, 
FEINE).

Para una representante indígena de la 
sierra,

“El problema se tiene adentro, dicen: ‘Tu 
eres mujer y a ti te nombraron’ [pero] 
más bien los hombres siguen siendo los 
poderosos.” 

En la comunidad afroecuatoriana, el 
machismo causa la resistencia de los 
hombres a la movilización y organización 



20

de las mujeres (González, CONAMUNE). 
El hecho de que los líderes masculinos 
ahora hablen con facilidad del machismo, 
sugiere que se ha normalizado la 
crítica; aunque no se ha enfrentado 
sistemáticamente como un problema 
dentro de los movimientos sociales. 

A pesar de ello, y con el apoyo del 
liderazgo masculino, se puede aumentar 
notablemente la participación de las 
mujeres en la toma de decisiones 
(Arboleda, 2006; Herrera, 2009; 
Radcliffe, 2012). Fue el caso del alcalde 
de Guamote quien, con la escuela de 
política local, preparaba a las mujeres 
para postularse como candidatas a los 
Consejos y Juntas Parroquiales: en el 
año 2005 la mayoría de las concejalas 
fueron mujeres. Asimismo, el prefecto 
de la provincia de Chimborazo, que 
es un hombre indígena, logró que la 
planta en el Consejo Provincial reflejara 
un aumento en el número de mujeres 
indígenas desempeñando posiciones 
importantes en campos asociados al 
desarrollo.

En lo que se refiere a las organizaciones 
de las mujeres, en palabras de un líder 
amazónico, 

“esos espacios deben crearse para 
que haya espacios de debate para las 
mujeres, como estrategia no como 
fin. Y lo otro, toca pelear eso en las 
comunidades. La comunidad es el primer 
espacio donde se generan políticas. La 
idea no es separar a mujeres y hombres, 
sino que todas las políticas y todas las 
batallas se hagan en el seno comunitario. 
Porque hay veces que se van las mujeres 
a los talleres y vuelven super-animadas 
con una autoestima (...) pero llegan a 
casa y la paliza que les dan (...).”

(Sharupi, FENASH-P)

Las organizaciones locales de mujeres en 
la sierra, amazonia y la costa, representan 
un espacio donde las mujeres pueden 
hablar con confianza y concentrarse en 
sus propios problemas y discusiones. 
Pero no hay organizaciones en cada 

comuna y el recelo de los esposos frente 
a la participación de sus mujeres es un 
factor limitante. Aun cuando haya una 
asociación local, con la aceptación de la 
mayoría de los hombres y del cabildo, 
es rara la comunidad que otorga a la 
asociación un local donde reunirse y 
asumir dicho espacio como propio. 
Cuando hay una ‘casa de mujeres’ es 
porque hay una intervención extra-
local o existe un grupo de mujeres muy 
comprometidas y/o una lideresa lo 
implementa. 

Si bien es común hablar de las quejas 
de las mujeres en la lucha por hacer 
escuchar sus voces en las discusiones 
públicas, vale la pena insistir en ello 
porque constituye el nudo crítico en sus 
comunidades. Este punto – que hace 15 
años casi no se podía hablar – hoy en día 
forma parte de una visión compartida por 
las mujeres serranas y amazónicas, por 
las lideresas locales y nacionales y por las 
afroecuatorianas y las mujeres de varias 
nacionalidades indígenas.

•	 La irrupción de lo doméstico

Las lideresas afroecuatorianas e 
indígenas entienden las barreras 
que las mujeres tienen respecto a la 
participación. En las entrevistas con las 
mujeres afroecuatorianas e indígenas – y 
en algunas de las entrevistas con líderes 
hombres – saltó a la vista la importancia 
de los factores relacionados a lo que 
se puede llamar provisionalmente “lo 
doméstico”, pero que en realidad se 
refiere a la articulación de las relaciones 
conyugales, de la sexualidad, de la 
reproducción social y de la división sexual 
del trabajo.
 
Otro factor, es el conflicto sutil o 
abierto con los esposos y la comunidad, 
sobre la participación femenina - 
expresado según el testimonio de 
mujeres afroecuatorianas e indígenas 
de todas las regiones del país - que 
llega a convertirse muchas veces en 
maltrato físico, psicológico y/o sexual 
en las comunidades. Las mujeres ahora 
identifican estos asuntos como centrales 



21

en sus demandas y hablan abiertamente 
del hecho de que las organizaciones 
mixtas (afro e indígenas) no toman en 
serio ni planifican respuestas a esas 
dificultades. Mientras que la lucha por 
hacer escuchar sus voces es reconocida 
por las ONGs y la cooperación, existen 
otros temas como éste que aparecen en 
las entrevistas y que quizás no tienen la 
misma visibilidad para las organizaciones 
de desarrollo.

Un gran número de mujeres indígenas y 
afroecuatorianas entrevistadas hablaron 
también de la carga laboral en el campo 
y en la casa, con los/as hijos/as y con 
las tareas socio-reproductivas, que las 
limitan en su vida política. Pero además, 
la sobrecarga del trabajo de las mujeres 
(reproductivo y productivo) se realiza en 
un contexto de violencia que se expresa 
en distintas formas. Varias entrevistadas 
identificaron la violencia como una 
manera de mantener baja la confianza y 
reforzar la exclusión de las mujeres. 

“Esa violencia nos hace sentir a 
nosotras inferiores, tampoco nos hacía 
visibilizarnos.”

(Loyda Oliva, FENOCIN)

La carga laboral que tienen las mujeres 
afroecuatorianas e indígenas, implica 
una dificultad en cuanto a encontrar el 
tiempo para asistir a las reuniones y/o 
asumir un cargo de liderazgo. En los 
pueblos afroecuatorianos las reuniones 
normalmente toman lugar el sábado y el 
domingo en las noches, pero aun así las 
mujeres no tienen tiempo para asistir. 

“Otra dificultad que las mujeres hemos 
tenido para salir y organizarnos han sido 
nuestros hijos, no tenemos con quien 
dejarles.”

(Solórzano, CONAIE) 

“Si tu revisas las organizaciones afro 
ecuatorianas, la mayoría son hombres 
porque tienen menos limitantes de 
tiempos, porque si trabajo 8 horas, o 

si vendo, cuando termino de vender mi 
producto también termino mi trabajo, 
mientras la mujer tiene sus deberes 
domésticos.”

(Corozo, CODAE) 

En la amazonia existe además un factor 
demográfico que limita la participación 
y especialmente el liderazgo de las 
mujeres, 

“Hay parejas jóvenes que se casan, quien 
termina recibiendo la carga horaria más 
agresiva son las mujeres porque tienen 
que amamantar a los/las niños/as. El 
hombre que tiene más tiempo, por su 
condición, puede acceder y terminar el 
colegio. Eso hace que exista una brecha, o 
sea que no exista equidad.” 

(Franco Viteri, Presidente CONFENAIE)

Por las jerarquías de raza y poder, las 
mujeres quedan excluidas, sienten 
temor de hablar con un acento rural o 
con palabras no utilizadas en las zonas 
urbanas por los/as profesionales. Aunque 
muchas veces se habla de la falta de 
autoestima de las mujeres, el hecho de 
concentrar la atención en sus falencias, 
en vez de fijarlas en las relaciones de 
poder en las cuales están inmersas, trae 
la desventaja de opacar los factores 
detrás de este fenómeno.

•	 Institucionalidad y cambios 

Un tercer hilo en las discusiones de las 
y los representantes de las mujeres 
indígenas y afroecuatorianas, se relaciona 
con cuestiones sobre la institucionalidad 
de la política. Su punto central es que 
no hay suficientes vías para facilitar y 
garantizar la participación política. Las 
cuotas electorales no llegan a apoyar 
la representación de las demandas 
reales de las mujeres de bajos ingresos, 
los presupuestos ‘participativos’ no lo 
son o no existen en muchas zonas y, 
finalmente, las mujeres tienen bajos 
niveles de organización debido a los 
factores ya mencionados. Una vez



22

conquistados los espacios formales de los 
gobiernos locales, las mujeres enfrentan 
dificultades pero en nuevos contextos; es 
decir las mujeres son una minoría en los 
gobiernos locales, su voz no es escuchada 
y les faltan recursos para hacer trabajos 
innovadores con las mujeres locales. 
Aunque muchas mujeres deseen la 
existencia de una representación mayor 
en los gobiernos locales, reconocen la 
dialéctica con las otras facetas de la 
exclusión.   

El municipio sigue representando 
un espacio clave en la movilización 
y organización de las mujeres, 
especialmente para las mujeres andinas. 
A decir de las actoras, existen en 
algunos gobiernos locales iniciativas 
que impulsan la equidad de género; sin 
embargo, estas iniciativas promueven 
la participación pero no la capacidad 
de decisión sobre las políticas y las 
normas, ni sobre los presupuestos 
locales desde las mujeres. Por ejemplo, 
Juliana Ulcuango, la antigua concejala 
de Cayambe, emprendió la elaboración 
de presupuestos participativos a 
través de asambleas cantonales de 
mujeres desde el año 2000, también la 
conformación del Consejo Cantonal de 
Mujeres-CONMUJER; pero a pesar de 
las expectativas de las municipalidades 
‘alternativas’ se observa que las mujeres 
se incluyen pero no las escuchan.

Según una lideresa andina: 

“Yo he participado en el Plan de 
Reordenamiento Territorial, he 
participado en el Presupuesto 
Participativo pero no han querido tomar 
en cuenta lo que proponemos. Hemos 
participado y seguiremos luchando ahí, 
para que las mujeres también seamos 
tomadas en cuenta.” 

(Cují, Red de Mujeres Kichwas de 
Chimborazo, ver Mosse, 1994) 

Parte de los problemas es que los 
dirigentes hombres asumen que las 
mujeres están participando cuando están 
presentes, pero no están tomando en 
serio la voz de las mujeres. El CODENPE, 

en su énfasis en la participación 
comunitaria de las mujeres indígenas, 
refuerza un modelo de participación 
cultural: la visibilidad pero sin la 
incorporación de las demandas de las 
mujeres. 

Entre las mujeres indígenas continúa el 
activismo a nivel municipal, donde las 
electas tratan de conseguir cambios en 
las ordenanzas a favor de las demandas 
de las mujeres, por recursos y por su 
voz y voto en las decisiones locales. Por 
ejemplo, la Red de Mujeres Kichwas de 
Chimborazo viene luchando por una 
ordenanza municipal para garantizar 
un porcentaje fijo de fondos para los 
proyectos de mujeres (comunicación 
personal con Cují, Red de Mujeres 
Kichwas de Chimborazo, septiembre 
2012). En cambio, en otras zonas, la 
lucha de las mujeres indígenas es para 
conseguir un espacio en el gobierno 
local, donde priman los representantes 
mestizos y se excluye sistemáticamente 
a las mujeres indígenas (Quishpe, FIIS, 
p.8-9). 

La discriminación de las mujeres, en lo 
que se refiere a su participación en las 
organizaciones y en los partidos políticos, 
sigue siendo una limitante importante a 
pesar de – o quizás debido a – la Ley de 
Cuotas. Aunque las cuotas electorales 
son una herramienta en la organización 
de las mujeres, no son suficientes para 
desmoronar las barreras que impiden 
su participación. En la Constitución las 
mujeres tienen el derecho reconocido 
a la participación paritaria, pero ello 
ha quedado solamente en el papel. 
También se construyó el discurso de 
que es necesario desplegar una “pelea 
progresiva”, porque no hay condiciones 
reales ahora. En Ecuador, la Ley de 
Cuotas no se cumple en cuanto al 
número de candidatas ni a la alternancia. 
Además de la resistencia partidaria 
contra el principio de alternabilidad, 
los partidos políticos no toman a la 
mujer afroecuatoriana ni indígena como 
candidata seria o calificada, con lo que 
resulta más relegada que una mujer 
mestiza. 



23

Al final, 

“ (...) no hay cuota para la mujer negra ni 
para la indígena, así que sigue siendo la 
mujer mestiza la que habla por nosotras 
y queremos hablar, tenemos que decir 
muchas cosas.”

(Cecilia Corozo, CODAE) 

Una diferencia entre una mujer 
afroecuatoriana y un hombre afro-
ecuatoriano es la participación en los 
espacios de decisión política. La brecha 
entre mujeres y hombres en la educación 
formal implica que una vez electas las 
mujeres indígenas y afroecuatorianas se 
vean discriminadas por no contar con una 
capacitación formal, mientras que sus 
experiencias de lucha no se reconocen 
como útiles en los espacios formales 
(Arboleda et al, 2012). A pesar de ello, 
las mujeres indígenas y afroecuatorianas 
llevan sus conocimientos únicos y 
valiosos a los espacios políticos, por 
ejemplo, sus entendimientos del sumak 
kawsay. Las mujeres indígenas que 
ingresaron a los gobiernos locales desde 
el año 1996 hasta la fecha , no saben 
leer ni escribir; muchas de ellas tan solo 
tienen la primaria (Moyolema y Corozo 
mencionaron este problema). 

En los cabildos, los hombres en posición 
de poder siguen tratando a la mujer 
como si fuera apta solo para ser síndica, 
tesorera o vocal (Cují, Red de Mujeres 
Kichwas de Chimborazo; ver Stephen, 
2005). Por tener más experiencia, 
los hombres justifican a veces la 
exclusión de las mujeres, culpándolas 
de la inexperiencia en el manejo de sus 
procesos políticos.

Conclusiones:

•	 Para mejorar la influencia y la 
participación de las mujeres marginadas 
hay que enfrentar algunas barreras 
estructurales como: proporcionar las 

condiciones para liberar su tiempo de 
otros compromisos, construir un espacio 
seguro y abierto a conocimientos diversos, 
construir la valorización de los cuerpos 
históricamente excluidos, entre otros.

•	 Partiendo de la realidad de la exclusión 
de las mujeres del proceso de toma de 
decisiones, las entrevistadas formulan 
tres críticas principales: la primera es 
que los hombres hablan más que las 
mujeres en los espacios políticos y el 
proceso político se reproduce como un 
espacio masculino. Dos, el machismo 
– y esta es la palabra utilizada por la 
mayoría de entrevistados/as mujeres y 
hombres – se expresa en forma pública, 
cohibiendo a las mujeres. Tres, aunque 
las mujeres tienen visiones distintas de lo 
expuesto públicamente, sus perspectivas 
no reciben el tiempo de discusión ni el 
reconocimiento debido. 

•	 Las mujeres afroecuatorianas e indígenas 
ven en su labor socio-reproductiva, 
una barrera amplia y profunda a su 
participación en los procesos de toma 
de decisiones; lo que quiere decir que la 
carga laboral en el campo y en la casa, 
con los/las hijos/as y con las tareas 
socio-reproductivas limitan su vida 
política. Además la sobrecarga del trabajo 
reproductivo y productivo de las mujeres 
se realiza en un contexto de violencia que 
se expresa de distintas formas.

•	 Aun cuando muchas veces se habla de 
la falta de autoestima de las mujeres, el 
hecho de concentrar la atención en las 
falencias de las mujeres, en vez de fijarlas 
en las relaciones de poder en las cuales 
están inmersas, trae la desventaja de 
opacar los factores que están detrás de 
este fenómeno. 

•	 Por las jerarquías de raza y poder, las 
mujeres quedan excluidas, sienten 
temor de hablar con un acento rural o 
con palabras no utilizadas en las zonas 
urbanas por los/as profesionales.

10 Desde la creación de Pachakutik y otros movimientos indígenas con el Amauta Yuyai.

10



24

•	 Las cuotas electorales no son suficientes 
para garantizar la participación política de 
las mujeres indígenas y afroecuatorianas.

Cursos de acción:

•	 Crear y fomentar espacios de debate a 
nivel nacional y local sobre los problemas 
que comparten las mujeres y las líderesas 
afroecuatorianas e indígenas.

•	 Fortalecer a las organizaciones de base 
y trabajar en su empoderamiento en el 
campo de la participación política. 

•	 Asegurar la participación de las mujeres 
en los espacios organizativos, políticos y 
de toma de decisiones, considerando sus 
condiciones y preocupaciones; espacios 
que tomen en cuenta los tiempos de 
las mujeres, especialmente en las áreas 
rurales.

•	 Diseñar estrategias y acciones dirigidas 
a fortalecer el liderazgo de las mujeres 
indígenas y afroecuatorianas, para 
incrementar su presencia e incidir en las 
políticas públicas.

•	 Asegurar espacios de educación formal e 
informal para las mujeres, además de los 
espacios de capacitación como escuelas 
de formación para mujeres indígenas y 
afroecuatorianas.

•	 Involucrar a las mujeres indígenas 
y afroecuatorianas en proyectos y 
procesos políticos en todas sus fases: la 
planificación, la ejecución, el monitoreo y 
la evaluación de sus resultados.

•	 Desarrollar estrategias y acciones 
destinadas a garantizar la presencia de 
más mujeres indígenas y afroecuatorianas 
en los procesos participativos y de toma 
de decisiones. 

•	 Apostar por aquellas iniciativas que no 
solo promueven la participación de las 
mujeres afroecuatorianas e indígenas, 
sino que garantizan su capacidad de 
decisión sobre las normas, las políticas y 
los presupuestos locales.

“El machismo existe en todo lado, 
sobre todo si nosotros los varones no 
nos concienciamos, si no cambiamos 
la cultura hacia la igualdad no va a 
pasar nada. Si cambiamos la cultura 
y tenemos los mismos derechos que 
tienen las compañeras mujeres. Pero no 
son solos los derechos, también son las 
obligaciones (planchar, lavar, cocinar, 
cuidar a los hijos).”

(Anónimo)

En la desigualdad y la discriminación 
se encuentra el origen de la violencia 
contra las mujeres, desde el inicio de la 
humanidad (Fundación Azúcar, CONAMUNE, 
ComVoMujer-GIZ, 2012).

A pesar de las diferencias existentes entre 
grupos y culturas, se reconocen dos campos 
fundamentales a trabajar: la prevención 
y la atención. Conociendo las altas cifras 
que existen en el país - seis de cada diez 
mujeres sufren o han sufrido violencia, 
y especialmente en las mujeres rurales 
donde son siete o más de cada diez mujeres 
(INEC, 2011), se hace necesario realizar un 
trabajo paralelo orientado a transformar las 
pautas culturales y sociales, con el objeto 
de reducir estas alarmantes cifras. De igual 
manera, proveer una atención de calidad a las 
víctimas, entendiendo su situación y sin re-
victimizarlas. 

En la mayoría de los casos, la violencia se 
ejerce dentro del espacio doméstico. Una 
de las principales causas es el machismo, 
el cual se refleja en actitudes y prácticas 
que se reproducen en espacios públicos, 
comunitarios e intrafamiliares, en relaciones 
conyugales, patrones de consumo y 
conductas sexuales, entre otras (FIIS, 
PROINDIGENA, ComVoMujer-GIZ, 2012).

La violencia hacia las mujeres tiene varias 
caras: física (asaltos, maltratos, golpes, etc.), 
sexual (violaciones, prostitución forzada, 
etc.), psicológica (agresiones verbales, 

La violencia contra las mujeres



25

emocionales, humillaciones, etc.), económica 
(control de los ingresos propios, restricción 
y limitación de recursos económicos), 
patrimonial (los bienes solo están a nombre 
del esposo o cónyuge) y política (el hecho de 
que las mujeres estén presentes no significa 
que ellas ejerzan sus funciones, a pesar de 
haber sido electas o designadas). Ninguna 
de estas formas o expresiones de la violencia 
es excluyente. Otra forma de violentar 
los derechos de las mujeres es la burla, la 
ausencia de escucha y la resistencia a sus 
agendas en los espacios públicos. 

Los derechos deben ser conocidos, 
reconocidos, exigidos y ejercidos. A menudo, 
las mujeres no los conocen y no exigen su 
cumplimiento. Por otro lado, ellas perciben 
la falta de conocimiento y comprensión de su 
situación en el sector público; consideran que 
no reciben el apoyo ni la atención adecuada, 
lo cual las convierte nuevamente en víctimas. 
Muchas mujeres, conociendo esta situación, 
no buscan apoyo por temor a no recibir 
respuestas a sus necesidades. 

En las entrevistas, las mujeres indígenas y 
afroecuatorianas pusieron énfasis en el hecho 
de que la violencia continúa en la impunidad; 
las sanciones son evitadas o resultan 
ineficaces tanto en la justicia ordinaria, 
como en la justicia comunitaria (originaria). 
Las mujeres critican fuertemente la falta de 

justicia efectiva. Rechazan tajantemente el 
feminicidio, percibiendo el odio a la mujer 
que éste simboliza, así como la impunidad del 
crimen. 

Dos temas emergentes, que aparecen en 
las discusiones de las mujeres amazónicas, 
son el incesto y la violencia sexual ejercida 
contra las jóvenes en el espacio familiar. Las 
afroecuatorianas y las indígenas, también 
anotan la frecuencia de las distintas formas 
de violencia que experimentan en su vida 
cotidiana, en los espacios públicos. Esas 
formas de violencia están relacionadas con 
el control social ejercido sobre las mujeres 
en su cuerpo y sus opiniones a través de 
la burla y/o el chisme. Las ciudades, los 
mercados y las calles también exponen a las 
mujeres al acoso sexual (especialmente de 
las mujeres afroecuatorianas), del engaño y 
de la expulsión por parte de los comerciantes 
más poderosos de los mercados de productos 
(especialmente de las indígenas). 

Un hilo importante del proceso organizativo 
de las mujeres indígenas y afroecuatorianas, 
se dirige a combatir la violencia en todas 
sus formas. En las comunidades, las 
organizaciones de mujeres construyen sus 
demandas y definen procesos comunitarios 
de protección contra la violencia. Las mujeres 
indígenas andinas tienen experiencias 
valiosas de alianzas estratégicas con líderes 
hombres para solucionar los problemas de 
violencia dentro de la justicia comunal. En 
el ámbito comunitario, su punto de partida 
es trabajar con todas las familias, hombres 
y jóvenes para cambiar las prácticas y 
actitudes. A pesar de esos esfuerzos 
cruciales, las organizaciones de la sociedad 
civil no tienen una manera de influir en la 
opinión pública.  

Las mujeres indígenas y afroecuatorianas 
entienden la violencia como un proceso 
con muchas facetas que se produce en 
distintos planos. En el ámbito político, existe 
violencia contra las mujeres tanto por parte 
de la familia y el cónyuge (algo que se ha 
documentado bien), como por parte de los 
partidos políticos, que muchas veces las 
tratan con desprecio. En el plano económico, 
las mujeres comentaron que la dependencia 
económica hacia su pareja puede exacerbar 



26

la violencia contra ellas. El hecho de que no 
cuenten con fuentes de ingresos propios 
contribuye a reducir su poder para enfrentar 
la violencia. En el mercado, las mujeres 
dependen de intermediarios para la venta 
de sus productos y esta dependencia 
muchas veces las coloca en situación de 
vulnerabilidad frente a la violencia (violencia 
física de los intermediarios, acoso sexual de 
los empleadores, etc.). La macroeconomía 
del país también trae consecuencias para las 
mujeres indígenas y afroecuatorianas, en la 
medida que se encuentran más expuestas 
a la violencia del desalojo de sus tierras y 
territorios que otros/as ciudadanos/as.

El trabajo emprendido por las mujeres 
indígenas y afroecuatorianas contra la 
violencia tiene sus propias dificultades y 
enfrenta un conjunto de retos particulares 
al momento de proponer cambios en las 
actitudes de los hombres, en el marco de una 
negociación que se realiza desde una posición 
de menor poder. 

Representantes de las mujeres indígenas 
como Juliana Ulcuango, antigua concejala 
de Cayambe, impulsó la organización de la 
oficina jurídica de mujeres rurales contra la 
violencia intrafamiliar. En dicha experiencia 
coordinó la atención, considerando tanto los 
derechos específicos de las mujeres como 
los colectivos. Desde la comunidad y sus 
instancias de representación, se crearon 
procesos de protección comunitaria y se 
desarrollaba la justicia ancestral; estos 
procesos operaban en asambleas que 
iniciaban a las 2:30 de la mañana y se 
conocían casos de violencia intrafamiliar, 
de tenencia de hijos, entre otros. Fue una 
experiencia que tuvo impacto en Cotopaxi 
a través de los intercambios que realizaron 
con la OMICSE (Organización de Mujeres 
Indígenas y Campesinas Sembrando 
Esperanza). 

“Es una demanda principal participar en 
justicia indígena con la participación de 
la mujer. [La idea es] formar una red de 
promotoras en las comunidades para que 
estas promotoras conozcan y formen el 
tema de justicia indígena.”

(EF, lideresa indígena) 

La Casa de la Mujer representó no solo un 
espacio de refugio para las mujeres golpeadas 
sino también un espacio de y para las mujeres, 
un espacio en donde reflejar sus experiencias 
sin interrupciones (Quishpe, FIIS, p.10). La 
Casa de la Mujer Saraguro era la organización 
más representativa de las mujeres de la zona 
porque protegió a las mujeres golpeadas, pero 
ya no existe (CD, lideresa andina, p.2; ver UN 
DESA, 2007). El tema de la no-violencia en 
Saraguro es parte de un trabajo emprendido 
por ONU Mujeres seguido con el apoyo de 
ComVoMujer-GIZ pero, 

“ (...) siempre ha sido una lucha para 
cambiar las actitudes de los hombres, 
especialmente del alcalde y los consejeros.”

(Quishpe, FIIS)

Algunas organizaciones de base están 
trabajando para tratar el tema de la violencia 
intrafamiliar, a través del sistema de la 
justicia indígena. En la FEINE las mujeres 
están tomando posiciones en la justicia 
indígena. Blanquita Guamán de FEINE explica 
que en su organización están proponiendo 
la presencia de “mujeres pacificadoras, 
mujeres de paz”, quienes entrarían a mediar 
en los conflictos comunitarios, incluso en 
la violencia intrafamiliar; ellas ocupan un 
espacio para mujeres dentro del sistema de 
justicia indígena. Existe una demanda de las 
mujeres indígenas para trabajar entre los y las 
indígenas a la vez, porque la violencia es algo 
que involucra a todos/as. 

“Lo que pensamos con ese Centro de 
Apoyo es empezar con las mujeres pero 
involucrar a toda la familia, porque 
pensamos que el problema es de familia. 
Entonces no debe haber problemas de 
hombres o de mujeres, porque siendo 
una familia realmente el problema es de 
todos. Pero ahora en la actualidad si hay 
problemas de hombres y de mujeres por 
separado.”

(Laura Quishpe, FIIS) 

En este contexto, las mujeres tienen que 
formar alianzas estratégicas con los líderes 
hombres para seguir su agenda.



27

“Nuestros compañeros tienen que ser 
nuestros aliados estratégicos en el 
tratamiento y en la erradicación de 
una violencia que ha sido marcada 
históricamente.” 

(Loyda Olivo, Dirigente de la mujer de 
FENOCIN)

Así, con sus distinciones regionales 
y culturales, las mujeres indígenas y 
afroecuatorianas están enfrentando la 
violencia; no solo como un problema de 
interés privado o para garantizar una mejora 
en los servicios, sino también como una 
cuestión eminentemente política. 

Conclusiones:

•	 En la desigualdad y la discriminación 
se encuentra el origen de la violencia 
contra las mujeres, desde el inicio de la 
humanidad. A pesar de las diferencias 
existentes entre grupos y culturas, se 
reconocen dos campos fundamentales a 
trabajar: la prevención y la atención.

•	 En la mayoría de los casos, la violencia 
se ejerce dentro del espacio doméstico, 
siendo una de las principales causas el 
machismo, el cual se refleja en actitudes y 
prácticas que se reproducen en espacios 
públicos, comunitarios e intrafamiliares, 
en relaciones conyugales, patrones de 
consumo y conductas sexuales, entre 
otras.

•	 La violencia hacia las mujeres tiene 
varias caras: física, sexual, psicológica, 
económica y patrimonial. Ninguna de 
estas formas o expresiones de la violencia 
es excluyente. Otra forma de violentar 
los derechos de las mujeres es la burla, 
la ausencia de escucha y la resistencia 
a aceptar sus agendas en los espacios 
públicos. 

•	 Un tema emergente en las discusiones de 
las mujeres amazónicas es el incesto, así 
como la violencia sexual ejercida contra 
las jóvenes en el espacio familiar.

•	 Uno de los principales problemas 
anotados por las mujeres es que la 
violencia continúa en la impunidad, 

las sanciones son evitadas o resultan 
ineficaces, tanto en la justicia ordinaria 
como en la justicia comunitaria 
(originaria). Las mujeres critican 
fuertemente la falta de justicia efectiva. 
Rechazan tajantemente el feminicidio, 
observando el odio a la mujer que este 
simboliza y la impunidad del crimen. 

•	 El trabajo emprendido por las mujeres 
indígenas y afroecuatorianas contra la 
violencia, tiene sus propias dificultades 
y enfrenta un conjunto de retos 
particulares al proponer cambios en las 
actitudes de los hombres, a través de una 
negociación desde una posición femenina 
de menor poder.

•	 En el ámbito comunitario, su punto de 
partida es trabajar con toda la familia, 
hombres y jóvenes para cambiar las 
prácticas y actitudes. A pesar de estos 
esfuerzos cruciales, las organizaciones de 
mujeres no tienen otra manera de influir 
en la opinión pública.  

•	 En el camino de combatir la violencia, las 
mujeres andinas indígenas han logrado 
desarrollar experiencias en la formación 
de alianzas estratégicas con líderes 
hombres, para solucionar los problemas 
de violencia dentro de la justicia comunal.  

•	 Algunas organizaciones de base están 
trabajando para tratar el tema de la 
violencia intrafamiliar, a través del 
sistema de la justicia indígena. Las 
mujeres están tomando posiciones en la 
justicia indígena.

•	 Con sus distinciones regionales y 
culturales, las mujeres indígenas y 
afroecuatorianas están enfrentando la 
situación “doméstica” tratando el tema 
no solo como un problema de interés 
privado o para garantizar una mejora 
en los servicios, sino como un factor de 
carácter eminentemente político.

Cursos de acción:

•	 Asegurar la sanción efectiva a la violencia 
ejercida contra las mujeres indígenas 



28

y afroecuatorianas mediante la justicia 
ordinaria y/o la justicia comunitaria 
(originaria).

•	 Demandar ante las autoridades estatales 
y comunales, el desarrollo de propuestas 
que garanticen el cambio de actitudes 
y prácticas discriminatorias de los 
“hacedores de la justicia”, para garantizar 
la efectividad de las medidas legales.

•	 Demandar igualmente la seguridad en 
las ciudades (particularmente en los 
mercados y en las calles) y el respeto 
a las mujeres, con el objeto de reducir 
las prácticas comunes de acoso sexual 
(especialmente dirigidas a las mujeres 
afroecuatorianas); así como el engaño y la 
expulsión del mercado (especialmente de 
las mujeres indígenas). 

•	 Combatir todas las formas de violencia 
de género - violencia política, 
económica, física, sexual y psicológica 
- hacia las mujeres indígenas, rurales y 
afroecuatorianas. La violencia se expresa 
no solo en los aspectos físicos y sexuales, 
sino también a través de la burla, el 
chisme, el desprecio y la indiferencia. 

•	 Asegurar la vigencia efectiva de la Ley 
103 contra la violencia a la mujer y a la 
familia.

•	 Sensibilizar a funcionario/as y empleados/
as públicos con miras a reducir la actitud 
discriminatoria y sexista hacia las mujeres 
indígenas y afroecuatorianas. Así mismo, 
sancionar de manera ejemplar las 
prácticas discriminatorias y sexistas que 
ocurren en los servicios públicos a los 
que acceden las mujeres, tales como los 
centros de salud e instancias de justicia.

•	 Diseñar e implementar programas anti-
racistas y anti-discriminatorios que 
coloquen, en el centro de la atención, 
la situación de las mujeres indígenas y 
afroecuatorianas, y que involucren a los 
sectores públicos, privados y a la sociedad 
civil.

•	 Reconocer el acoso sexual como una 
forma de violencia que funciona para 
controlar también a las mujeres indígenas 
y afroecuatorianas.

•	 Impulsar la revisión de las agendas 
políticas del movimiento indígena y afro-
ecuatoriano, con el objeto de incorporar 
con más fuerza las demandas de las 
mujeres con relación a la necesidad de 
fomentar una vida sin violencia y su 
derecho a contar con una voz propia. 

“Si bien todas somos mujeres, tenemos 
un agravante, somos negras con ese 
estigma de ser negras y el tema de 
pobres. Estamos viviendo en una sociedad 
donde hay muchos prejuicios de como tú 
te vistes, de como tú te ves. Todos los días 
los medios de comunicación te muestran 
que una mujer hermosa es rubia, mueve 
las manos de tal y tal forma. Todos los 
días te lo muestran en la televisión. Y 
cuando vemos una mujer negra, tú dices 
no da con lo que te muestran y sobre 
todo con ese pelo zambo, no da el patrón 
de belleza que enseñan. Vivimos una 
sociedad con prejuicio.” 

(Lideresa afroecuatoriana)

Las mujeres colocadas en posición subalterna 
reciben, sienten y aprecian estas relaciones 
de poder a través de sus cuerpos.

“Nos consideran a nosotras como 
eróticas, para pasarla bien, incluso suelen 
tener estereotipos hacia nosotras como 
mujeres afroecuatorianas. Pero estamos 
emprendiendo ese cambio.”

Irma Bautista, lideresa de CONAMUNE. 

Los cuerpos diferenciados,
la sexualidad y el poder 



29

Las actitudes mayoritarias frente a los 
cuerpos diferenciados,  constituyen una 
barrera a un desarrollo apropiado y digno. 
Esta visión también implica que hay que 
repensar la contribución intelectual de las 
mujeres afroecuatorianas e indígenas. El 
discurso público sobre las mujeres indígenas 
(no tanto las mujeres afroecuatorianas), se 
centra en el analfabetismo de una manera 
desproporcionada. De esta manera, no se 
reconocen suficientemente los conocimientos 
prácticos y las importantes reflexiones que 
las mujeres han acumulado a través de sus 
experiencias diarias. Las mujeres indígenas 
reivindican fuertemente que se las tome 
como sujetos activos en la reflexión sobre el 
desarrollo. 

Otro aspecto muy relevante con relación a 
los cuerpos, se encuentra en el hecho de 
que las mujeres afroecuatorianas son hiper-
sexualizadas y que las mujeres indígenas no 
están asociadas con la sexualidad. En ambos 
casos, no se reconoce al acoso sexual como 
una forma de violencia que funciona para 
controlar a las mujeres racializadas. En cuanto 
a las mujeres afroecuatorianas:

“Nos asocian fácilmente con prostitutas, 
ignorantes, o como domésticas, o el tema 
de lo sexual.”

(Cecilia Corozo, CODAE) 

Aunque las mujeres indígenas puedan 
“pasar” como mestizas (si tienen la voluntad 
y los recursos para hacerlo), para muchas 
mujeres afroecuatorianas no es posible 
cambiar la identificación etno-racial, a 
pesar de la fuerte presión que sienten como 
resultado del racismo y la discriminación. En 
las palabras de una líderesa afroecuatoriana: 

“Las mujeres negras no podemos 
escondernos o camuflarnos como 
mestizas.” 

Sin embargo, las mujeres afroecuatorianas 
están comenzando a criticar esta actitud. 

En América Latina, es común que las 
mujeres no puedan desplazarse en los 
espacios públicos sin tener acusaciones de 
impropiedad sexual; lo que no es todavía 
suficientemente visible, es el control 
diferenciado que se ejerce sobre los cuerpos 
de las mujeres afrolatinas e indígenas. Por un 
lado, se trata a las mujeres afroecuatorianas 
como si solo estuvieran disponibles 
sexualmente, debido a la larga historia de 
hiper-sexualización y objetivación de sus 
cuerpos. Por otro lado, para las mujeres 
indígenas existen códigos sociales de trato 
diferentes, pero no menos importantes. Por 
ejemplo, que asuman un rol político y público 
puede traer como consecuencia rumores 
sobre la vida sexual de las lideresas indígenas, 
independientemente de sus acciones. 

El enfoque de los cuerpos diferenciados y el 
poder, también debería llevar a la necesidad 
de repensar la diversidad de formas de 
violencia contra las mujeres indígenas y 
afroecuatorianas; así como el impacto 
cotidiano que genera en sus cuerpos y en 
sus formas y procesos de participación. 
Existe un abanico de maneras de violentar 
a las mujeres indígenas y afroecuatorianas 
desde el espacio privado, las relaciones 
conyugales y familiares hasta la llamada 
violencia “epistémica” (Spivak, 1993) contra 
las perspectivas y voces de las sujetas más 
marginadas y subalternas. 

La discriminación racista y la marginación de 
las mujeres afroecuatorianas e indígenas, se 
deben a las actitudes públicas dominantes 
que justifican y reproducen un trato racista y 
excluyente (Anthias & Yuval-Davis, 1992). 

Livis González de CONAMUNE explica: 

“La discriminación en Quevedo es fuerte, 
no solamente a los afro; aquí el que tiene 
el color de piel más lavada discrimina al 
que la tiene más oscura.”

(Silva 2010; Hernández 2008)

11 El término “cuerpos diferenciados” refiere al hecho de que ser mujer indígena no es igual a ser mujer mestiza; un hombre mayor blanco a un joven 
afroecuatoriano; es decir, el cuerpo (con sus rasgos de raza-etnicidad, género, edad, lugar de residencia etc…) implica una posición en las jerarquías sociales del 
país por las formas de poder que se han ido desarrollando.

12 La palabra subalterno/a refiere a una persona marginada y subyugada por un sociedad excluyente. Muchas veces las formas de exclusión se basan en 
diferencias de ingreso o en las diferencias de raza y etnicidad, en un contexto de la historia de colonización.

11

12



30

Es necesario clarificar que un problema de 
esta magnitud reside en la sociedad y no en 
las mujeres indígenas y afroecuatorianas, 
quienes por la ausencia de un debate 
profundo y permanente sobre el racismo 
(cómo se caracteriza, cómo se reproduce, 
cómo se puede combatir) no logran el trato 
digno que merecen en su vida cotidiana 
y tampoco en su relacionamiento con los 
funcionarios y funcionarias de las instancias 
del Estado. 

Conclusiones:

•	 Las mujeres colocadas en posición 
subalterna reciben, sienten y aprecian 
estas relaciones de poder a través de sus 
cuerpos.

•	 Las actitudes mayoritarias frente a los 
cuerpos diferenciados constituyen una 
barrera a un desarrollo apropiado y 
digno.

•	 Las mujeres indígenas reivindican 
fuertemente que se las tome como 
sujetos activos en las reflexiones y 
propuestas con respecto al desarrollo de 
sus comunidades y del país. No solo no se 
las toma en cuenta, sino que las mujeres 
afroecuatorianas son hiper-sexualizadas, 
a diferencia de las mujeres indígenas que 
son apartadas de la sexualidad.

•	 El discurso público sobre las mujeres 
indígenas (no tanto las mujeres 
afroecuatorianas) se centra en 
el analfabetismo de una manera 
desproporcionada, de este modo no 
se reconocen suficientemente los 
conocimientos prácticos y las importantes 
reflexiones que alcanzan a través de sus 
experiencias cotidianas.

•	 La ubicuidad y la persistencia del 
racismo y la discriminación, debería 
obligar a pensar el desarrollo y las 
políticas públicas en función a lo que se 
entiende como los cuerpos diferenciados.  
Considerando que el cuerpo (con sus 
rasgos de raza-etnicidad, género, edad, 
lugar de residencia etc.) otorga una 
posición en las jerarquías sociales del 
país. 

•	 El enfoque de los cuerpos diferenciados 
y el poder también debería conducir 
a repensar la diversidad de formas 
de violencia que se ejercen contra las 
mujeres indígenas y afroecuatorianas, y 
el impacto cotidiano que genera en sus 
cuerpos.  

•	 El racismo es el resultado de relaciones 
de poder enraizadas en la sociedad, es 
estructural y está institucionalizado. Así 
es como el racismo se reproduce, por 
ejemplo, en el currículo y en el ambiente 
escolar donde las relaciones entre 
culturas y nacionalidades se pretenden 
omitir, reproduciendo en la cotidianeidad 
jerarquías de sabiduría, de capital cultural 
y de diferenciación.

•	 El racismo se manifiesta no solo en 
comentarios dirigidos a denostar las 
características físicas de las personas, 
una gran parte del racismo ecuatoriano 
se ha reconocido como relacionado 
a la exclusión de las personas por la 
percepción de ‘suciedad’ y de lo ‘in-
apropiada’ de la apariencia física.

•	 Experimentar el racismo de modo 
permanente, ataca directamente la 
confianza de las mujeres en sí mismas. 

Cursos de acción:

•	 Para enfrentar el racismo, las mujeres 
promueven una educación anti-racista 
para los/as mestizos/as, que suprima 
este tipo de actitudes en la sociedad 
dominante y el reconocimiento de las 
nefastas consecuencias del racismo en 
la confianza de las mujeres indígenas y 
afroecuatorianas. 

•	 Impulsar el desarrollo de procesos de 
sensibilización y formación, encaminados 
a que las mujeres recuperen la confianza 
en sí mismas y puedan reconocer y 
analizar el foco estructural del problema.

•	 Proponer a las organizaciones políticas 
del país, el impulso y sostenimiento de 
diálogos y debates nacionales, regionales 
y locales dirigidos a explorar las causas 
del racismo, sus mecanismos de 



31

reproducción y las posibles rutas para su 
desmontaje y sanción. 

•	 Diseñar e impulsar procesos de 
sensibilización y formación permanente 
a los/as funcionarios/as públicos/as 
destinados/as a ampliar su comprensión 
y entendimiento de la situación de la 
población indígena y afroecuatoriana, de 
modo especial la situación de las mujeres.

•	 Repensar a lo interno de sus 
organizaciones, la contribución intelectual 
de las mujeres afroecuatorianas e 
indígenas y diseñar una propuesta para 
posicionarla políticamente.

•	 Desarrollar estrategias dirigidas a los 
medios de comunicación masivos, con 
el objeto de ir desterrando imágenes y 
mensajes racistas.

“Aunque gran parte de las demandas de 
las mujeres indígenas y afroecuatorianas 
se centran en cuestiones políticas, 
de derechos y de política pública, 
no es posible olvidar que para ellas 
sobrevivir con un trabajo digno, que les 
proporcione recursos suficientes para 
solventar sus necesidades, se convierte 
en un reto cotidiano. Es por esta razón 
que las mujeres también hablan de 
la importancia de pensar sobre las 
cuestiones económicas y la distribución 
de la riqueza. Dada la relevancia de 
la economía rural y agraria, para 
las mujeres que son discriminadas 
racialmente, en especial para las mujeres 
indígenas rurales; el tema de la soberanía 
alimentaria juega un rol muy importante 
en sus demandas. El trabajo cotidiano 
de las mujeres, en la reproducción de 
una economía de “canasta básica”, es 
la base de la economía rural, cada vez 
más feminizada en su mano de obra y en 
cuanto a las decisiones de qué cultivar.”

(Loyda Olivo, FENOCIN)

En palabras de una lideresa, ahora la política 
agraria es una política frente a las mujeres, 
no se puede negar la centralidad de las 
mujeres en el agro y en las zonas rurales 
ecuatorianas. A pesar de esta realidad, las 
instituciones de apoyo al sector agropecuario 
no han tomado en cuenta la centralidad de 
las mujeres en la economía rural, requiriendo, 
por ejemplo, la firma del esposo para casi 
todo efecto y sin reconocer oficialmente el 
trabajo de las mujeres. En la amazonia las 
mujeres no tienen los papeles para demostrar 
ni su propiedad sobre la tierra, ni su probidad 
financiera.

Seguramente, resulta más fácil tomar en 
cuenta el trabajo físico de las mujeres; 
sin embargo, ellas ponen el énfasis en la 
importancia de sus conocimientos en materia 
de agricultura (manejo semillas, plantas 
etc.) y para enfrentar el cambio climático 
(FENOCIN), así como en la necesidad de 
garantizar su participación en la toma de 
decisiones y en el acceso a los recursos. 

“Las políticas públicas tienen que generar 
empleo e ingresos para las mujeres 
colocadas en posición subalterna, en vez 
de discriminarlas tal como sucede ahora.”

(CD, lideresa andina). 

Los recursos



32

En Chimborazo, hay varios ejemplos de 
proyectos exitosos de pequeñas iniciativas 
comerciales que agregan valor a los 
productos y a los servicios rurales asociados 
con las mujeres en la zona. Estos proyectos 
están asociados a un alto nivel de auto-
gestión, aunque reciban el apoyo inicial de 
la provincia (compra de materia prima, los 
servicios técnicos). Sostenidos en un alto 
nivel de organización de base de las mujeres 
indígenas rurales, los proyectos las dejan 
“caminar solas”, manejando por su cuenta las 
empresas y trabajos en asociaciones. Algunas 
mujeres mencionaron en las entrevistas, la 
potencialidad de generar ingresos justos. 
A través de los sistemas de intercambio 
justo, coordinados por las organizaciones 
de pequeños productores (Moyolema, Vice-
Alcaldesa Guamote, Sierra). 

Una gran mayoría de mujeres, tanto indígenas 
como afroecuatorianas, mencionaron la 
importancia del modelo de cajas solidarias 
o bancos comunitarios en las entrevistas. 
Las cajas solidarias, iniciativa común en la 
sierra y excepcional en la costa, ofrecen 
a las mujeres la opción de acceder al 
crédito en un sistema financiero que ha 
excluido sistemáticamente a las mujeres, 
los pobres y las zonas rurales. Aunque se 
sabe que el modelo de micro-finanzas está 
estrechamente ligado a la política neoliberal 
de incentivar la autoayuda y la independencia 
económica en los grupos de bajos ingresos, 
las cajas solidarias han podido resignificar las 
prácticas de estos grupos en direcciones no 
previstas. Esta práctica es más política que 
lo que se esperaba de la política neoliberal, 
porque las cajas y las asociaciones de mujeres 
que existen han facilitado la movilización y la 
agenda de las mujeres.

Según una lideresa andina EF: 

“Las cajas solidarias si dieron un éxito 
porque es sostenible. Es bueno en donde 
se conforme un grupo de mujeres, esas 
mujeres continuamos organizadas y 
reuniendo mensualmente para cuentas 
de dinero o actividades para motivarnos. 
Si dio éxito porque es para mujer.”  

Las mujeres se reúnen una vez al mes y 
trabajan juntas en grupos, conformando 
así una independencia de opinión y de 

tipo económico. Siguiendo la prioridad de 
las mujeres indígenas locales, las lideresas 
sueñan con tener redes extendidas de cajas 
para servir a las demandas económicas y 
políticas de sus integrantes mujeres (Quishpe, 
FIIS). 

Según la lideresa afro Barbarita Lara 
(CONAMUNE), hay elementos parecidos entre 
las mujeres afroecuatorianas: 

“Los bancos comunitarios no solamente 
implica pensar en el ahorro sino que 
también implica la relación comunitaria 
que existe, donde se visibiliza los 
valores propios que tienen las mujeres 
y específicamente las afroecuatorianas; 
por ejemplo el respeto a la palabra, a 
las personas mayores, el respeto a la 
autoridad.”

Por otro lado, las mujeres anotaron que 
su trabajo duro en la producción y en la 
reproducción de la vida cotidiana, implica 
algunos riesgos de enfermedades específicas, 
como las enfermedades respiratorias 
producidas por las condiciones del ambiente 
doméstico o la toxicidad de los químicos 
agropecuarios. En efecto, la baja calidad y la 
poca efectividad de las cocinas caseras en los 
hogares rurales, son una fuente significativa 
de sus problemas de salud. A pesar de esos 
problemas estructurales, como resultado de 
la falta de una infraestructura adecuada y 
sus bajos ingresos, algunas mujeres siguen 
siendo castigadas verbal y físicamente por sus 
esposos, por la suciedad y la mala calidad de 
la comida. 

Existen grandes distancias entre los hombres 
y las mujeres indígenas en el acceso a 
recursos dentro y fuera de sus comunidades. 

“En algunos pueblos indígenas las 
mujeres heredan menos que los hombres 
y su acceso a la tierra es menor cuando se 
reparten las tierras comunales entre las 
familias.”

(Meentzen, 2001: 17; Radcliffe &
Pequeño, 2010)

La mayoría de las mujeres afroecuatorianas 
no son propietarias de la tierra, y sin 
una escritura de la vivienda existe mayor 



33

inseguridad y los riesgos del desalojo se 
incrementan.

La brecha entre la Constitución de 2008 y su 
compromiso con una agenda de soberanía 
alimentaria, y la realidad en las comunidades 
rurales empobrecidas del país es muy 
grande. Las mujeres indígenas proponen un 
sinnúmero de proyectos a pequeña escala 
controlados y manejados por ellas mismas 
y bajo la supervisión de los hombres. En 
Ecuador, existe un gran debate que critica 
las políticas de las agencias, que tratan con 
las mujeres sobre las microfinanzas y con los 
hombres sobre los grandes proyectos. 

Las mujeres indígenas se inclinan por la 
multiplicación de pequeños proyectos para 
incluir a más mujeres en un nivel manejable, 
en relación a sus otras responsabilidades. 
Otras prácticas innovadoras para las mujeres 
indígenas mencionadas en las entrevistas, 
son los proyectos a pequeña escala de 
cuidado de cuyes para la venta, debido a 
que los animales menores se reproducen 
rápidamente, su crianza es muy compatible 
con otras responsabilidades domésticas y 
existe un mercado local y sustentado.

Por otro lado, también mencionaron 
la importancia de los canales de riego, 
especialmente en las zonas donde las mujeres 
han sido históricamente marginadas de los 
comités de riego. Las mujeres entrevistadas 
conciben estos proyectos no solo en el 
contexto del mejoramiento del bienestar 
familiar, sino también en relación a un trabajo 
conjunto de las mujeres a nivel comunitario. 
Se asigna un alto valor al trabajo colaborativo 
entre las mujeres de base (Cepeda, Red de 
Mujeres Kichwas de Chimborazo) y se cuenta 
con una visión sobre la importancia de 
incentivar la concientización y la organización 
de las mujeres para fines políticos, a través de 
proyectos productivos. 

Las mujeres afroecuatorianas e indígenas 
tienen una mirada crítica sobre las políticas 
existentes. Para las mujeres indígenas, 
su visión con respecto a las alternativas 
de política económica se relaciona 
estrechamente con una apuesta por 
la soberanía alimentaria, la diversidad 
ecológica y la consulta previa.

Conclusiones:

•	 Dada la relevancia de la economía rural 
y agraria para las mujeres discriminadas 
por su pertenencia étnica y la aparencia 
de su cuerpo, especialmente para las 
mujeres indígenas rurales, el tema de la 
soberanía alimentaria juega un rol muy 
importante en sus demandas.

•	 Lamentablemente, las instituciones de 
apoyo al sector agropecuario no han 
ajustado sus reglas a la centralidad de las 
mujeres en la economía rural, requiriendo 
la firma del esposo y no reconociendo 
oficialmente el trabajo de las mujeres.

•	 Existen distancias grandes entre 
hombres y mujeres indígenas en el 
acceso a recursos dentro y fuera de las 
comunidades indígenas. La mayoría de 
las mujeres afroecuatorianas no son 
propietarias de tierras.

•	 La brecha entre la Constitución de 2008 
y su compromiso con una agenda de 
soberanía alimentaria, y la realidad en las 
comunidades rurales empobrecidas del 
país es muy grande. 

•	 Las mujeres observan los grandes 
problemas que tienen para hacer 
producir la tierra, especialmente cuando 
la atención a la agricultura es baja y 
los técnicos no reconocen el contexto 
específico de las mujeres rurales, y/o 
hablan una lengua no-apropiada para las 
agricultoras locales.

•	 Aun cuando las mujeres trabajan 
regularmente en las mingas, este 
trabajo no necesariamente les otorga el 
derecho al agua para el riego o los pastos 
comunales.

•	 Las mujeres entrevistadas conciben 
los proyectos de desarrollo no solo en 
el contexto del mejoramiento de su 
bienestar familiar, sino en relación a un 
trabajo conjunto de las mujeres a nivel 
comunitario. Hay un alto valor intrínseco 
del trabajo colaborativo entre las mujeres 
de base.



34

•	 Las entrevistadas mencionan a menudo la 
dificultad de encontrar los mercados para 
sus productos agrícolas de elaboración a 
pequeña escala. 

 
•	 Los problemas de comercialización 

incluyen la dificultad de tener un lugar 
seguro y accesible donde mostrar 
los productos, tener la información 
necesaria de los mercados nacionales e 
internacionales, y conocer los criterios 
legales.

Cursos de acción:

•	 Las mujeres indígenas proponen el 
desarrollo de proyectos a pequeña 
escala, controlados y manejados por 
ellas. Múltiples pequeños proyectos 
que permitan incluir a más mujeres en 
una actividad compatible con sus otras 
responsabilidades. 

•	 Dada la importancia de los canales de 
riego, especialmente en las zonas donde 
han sido históricamente marginadas 
de los comités de riego, las mujeres 
proponen contar con una participación 
activa en dichos comités y en igualdad de 
condiciones.

•	 Consideran imprescindible acceder a 
los recursos disponibles dentro de la 
comunidad y fuera de ella, tanto como 
actualmente lo hacen los hombres, 
levantando las barreras que las 
discriminan o limitan por el hecho de ser 
mujeres.

•	 Requieren que los funcionarios/as 
públicos/as consideren la centralidad de la 
actuación de las mujeres en la economía 
rural, así como que los/as técnicos/as 
reconozcan el contexto específico de las 
mujeres rurales, y/o se comuniquen en 
una lengua apropiada para las agricultoras 
locales.

•	 Las mujeres requieren también de canales 
adecuados para la comercialización de sus 
productos y así evitar el aprovechamiento 
de los intermediarios.

•	 Consideran importante, aprovechar 
las experiencias relevantes con las 
que cuentan para impulsar y apoyar 
las iniciativas locales de cambio 
socioeconómico. Aprender de 
estas experiencias y de sus límites, 
les permitirían trabajar en nuevas 
propuestas.



35



36

SIGLAS

Un/a entrevistado/a pidió anonimato de sus palabras, se identifica por ‘AB’.

Banco Interamericano de Desarrollo

Un/a entrevistado/a pidió anonimato de sus palabras, se identifica por ‘CD’.

Comisión Económica para América Latina

Red de Mujeres Kichwas de Chimborazo

Corporación de Desarrollo Afroecuatoriano

Consejo de Desarrollo de las Nacionalidades y Pueblos del Ecuador

Combatir la Violencia contra las Mujeres en Latinoamérica (GIZ)

Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador

Coordinadora Nacional de Mujeres Negras

Confederación de Nacionalidades Indígenas de la Amazonía Ecuatoriana

Consejo Cantonal de Mujeres (Cayambe)

Un/a entrevistado/a pidió anonimato de sus palabras, se identifica por ‘EF’.

actual Consejo de pueblos y organizaciones indígenas evangélicas del Ecuador

Federación de Nacionalidades Shuar de Pastaza

Federación Nacional de Campesinos, Indígenas y Negros

Federación Interprovincial de Indígenas Saraguros

Deutsche Gesellschaft für Internationale Zusammenarbeit GmbH

Instituto Nacional de Estadística y Censos

Organización No Gubernamental

Oxford Committee for Famine Relief

Fortalecimiento de Organizaciones Indígenas en América Latina (GIZ)

AB

BID

CD

CEPAL

CEPEDA

CODAE

CODENPE

ComVoMujer

CONAIE

CONAMUNE

CONFENAIE

CONMUJER

EF

FEINE

FENASH-P

FENOCIN

FIIS

GIZ

INEC

ONG

Oxfam

PROINDIGENA



37

•	 Anthias, F. & Yuval-Davis, N. (1992). 
Racialized boundaries: race, nation, 
gender, colour and class and the anti-racist 
struggle. Nueva York: Routledge. 

•	 Arboleda, M. (2006). ‘Género y 
gobernanza territorial en Cotacachi 
y Cotopaxi,’ en Instituto de Estudios 
Ecuatorianos (comp.) En las fisuras del 
poder. Movimiento indígena, cambio social 
y gobiernos locales. Quito: IEE, Instituto de 
Estudios Ecuatorianos, pp.151-214. 

•	 Arboleda, Maria, N. Carrión, S. Herrera 
y A. Santillana (2012). De actoras a 
autoras: La construcción de la autoridad 
pública de las mujeres en procesos de 
democratización local. Las experiencias 
de Cotacachi, Nabon, Esmeraldas y 
Cayambe en Ecuador: Instituto de Estudios 
Ecuatorianos, Quito.

•	 Asher, K. (2009). Black and green: Afro-
Colombians, development and nature 
in the Pacific lowlands. Londres: Duke 
University Press. 

•	 Calla, R. (2006). La mujer indígena en 
Bolivia, Brasil, Ecuador, Guatemala y 
Panamá: Un panorama de base a partir de 
la Ronda de Censos 2000. Unidad Mujer 
y Desarrollo. Santiago: United Nations & 
CEPAL. 

•	 Carrión, D. & Herrera, S. (2012). Ecuador 
rural del siglo XXI: Soberanía alimentaria, 
inversión pública y política agraria. Quito: 
Instituto de Estudios Ecuatorianos.

•	 CEPAL-BID (2005). Atlas socio-demográfico 
de la población indígena y afroecuatoriana 
del Ecuador. Documento preparado por 
el proyecto ‘Los pueblos indígenas y la 
población afro-descendiente en los censos.’ 
Santiago: CEPAL-BID.

•	 CONAMU (2006). Encuesta de uso del 
tiempo en Ecuador 2005. Quito: CONAMU. 

•	 Chalá, V., Chalá, C., Movimiento de 
Mujeres Negros de Quito, & CONAMUNE 
(2006). Agenda Política de las Mujeres 
Negras del Ecuador. 2ª edición. Quito: 
COOPI-CONAMUNE-CCA. 

•	 Deere, Carmen Diana & León, Magdalena. 
(2001). Empowering women: Land 
and property rights in Latin America. 
Pittsburgh: University of Pittsburgh Press.

•	 Deere, C.D., Lastarría-Cornhiel, S. & 
Ranaboldo, C. (2011). Tierra de mujeres: 
Reflexiones sobre el acceso de las mujeres 
rurales a la tierra en América Latina. La 
Paz: Coalición Internacional para el Acceso 
a la Tierra. 

•	 FENOCIN (s/f). ‘Mujeres conservando 
semillas, saberes y sabores: El impacto del 
cambio climático en la feminización de la 
pobreza.’ Presentación de Powerpoint. 

•	 Fernández-Rasines, P. (2001). Afro 
descendencia en el Ecuador: Raza y género 
desde los tiempos de la colonia. Quito: 
Abya Yala.

•	 FIIS, PROINDIGENA, ComVoMujer-GIZ 
(2012). Impunidad ante la Violencia hacia 
las Mujeres Indígenas en el Acceso a las 
Justicias. FIIS-PROINDIGENA, ComVoMujer-
GIZ.

•	 Fundación Azúcar, CONAMUNE, 
ComVoMujer-GIZ (2012). Haciendo 
Visible y Enfrentando la Violencia 
contra las Mujeres Afroecuatorianas. 
Quito: Fundación Azúcar, CONAMUNE, 
ComVOMujer-GIZ.

•	 García-Aracil, A. & C. Winter (2006). 
Gender and ethnicity differentials in school 
attainment and labor market earnings in 
Ecuador. World Development, 34(2), 289-
307.

BIBLIOGRAFÍA



38

•	 Hernández Castillo, A. (2008). 
‘Feminismos poscoloniales: Reflexiones 
desde el sur del Rio Bravo. En L. Suarez 
Narvaez and A. Hernández (eds.) 
Descolonizando el feminismo. Valencia: 
Universitat de Valencia, Instituto de la 
Mujer, 75-113.

•	 Herrera, S. (2009). Nabón: Entre las 
mujeres y el gobierno local. Quito: IEE-
IRDC-PIGEPP-Municipio de Nabón. 

•	 INEC (2008). Las mujeres indígenas del 
Ecuador: Condiciones de educación y 
uso de la lengua en el acceso al empleo. 
Quito: Instituto Nacional de Estadística y 
Censos.

•	 Martínez, C. & De la Torre, C. (2010). 
“Racial discrimination and citizenship 
in Ecuador´s educational system”. Latin 
American and Caribbean Ethnic Studies, 
5(1), 1-26.

•	 McCallum, C. (2007). “Women out of 
place? A micro-historical perspective on 
the black feminist movement in Salvador 
da Bahia, Brazil”. Journal of Latin 
American Studies, 39(1), 55-80. 

•	 McEwan, C. (2009). Postcolonialism and 
development. Londres: Routledge. 

•	 Meentzen, A. (2001). Estrategias de 
desarrollo culturalmente adecuadas para 
mujeres indígenas. Unidad de Pueblos 
Indígenas y Desarrollo Comunitario. 
Washington DC: Banco Interamericano de 
Desarrollo. 

•	 Minority Rights Group (2012) State of the 
world’s minorities and indigenous peoples 
2012: Focus on land rights and resources. 
Londres: Minority Rights Group. 

•	 Mohanty, C.T. (1991). “Under Western eyes: 
feminist scholarship and colonial discourses,” 
in C.T.Mohanty et al. (eds.) Third World 
women and the politics of feminism. Nueva 
York: Indiana University Press.

•	 Mosse, D. (1994). “Authority, Gender and 
Knowledge: Theoretical Reflections on the 
Practice of Participatory Rural Appraisal”, 
in Development and Change, 25 (3), 
497–526

•	 Prieto, M. (2005). Mujeres ecuatorianas 
entre las crisis y las oportunidades, 1990-
2004. Quito: CONAMU-FLACSO-UNFPA-
UNIFEM.

•	 Radcliffe, S. & Pequeño, A. (2010). 
“Ethnicity, development and gender: 
Tsáchila indigenous women in Ecuador”. 
Development and Change, 41, 983-1016.

•	 Radcliffe, S.A. (2012). “Dismantling Gaps 
and Myths: How indigenous political 
actors broke the mold of socioeconomic 
development”, Brown Journal of World 
Affairs, 18(2), 89-102

•	 Silva, (2010). Feminidad y masculinidad 
en la cultura afroecuatoriana: El caso del 
norte de Esmeraldas. Quito: Abya Yala.

•	 Stephen, Lynn (2005). Zapotec women: 
Gender, class and ethnicity in globalized 
Oaxaca. 2nd edition. Durham, Duke 
University Press. 

•	 Volpp, L. (2001). “Feminism versus 
multiculturalism”. Columbia Law Review, 
101, 1181-1218.

•	 Walmsley, E. (2004). Blackness and 
belonging: race, representations and 
embodiment in an Ecuadorian city. Tesis 
de Doctorado, no publicado. Manchester: 
Universidad de Manchester. 

•	 World Bank (2005). The gap matters: 
Poverty and wellbeing of Afro-Colombians 
and indigenous peoples. Washington DC: 
Banco Mundial. 






	giz2014-0347es-mujeres-indigenas-afroamericanas

