
Con más de cinco sentidos:

Prevención y lucha contra  
la violencia hacia mujeres  
indígenas y afroamericanas  
y mujeres en zonas rurales

Publicado por la

Programa Regional ComVoMujer 
Grupo de Trabajo ComVoMujer
Combatir la Violencia contra las Mujeres 
Latinoamérica – Alemania



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
B

Programa regional ComVoMujer 
Combatir la Violencia contra las  
Mujeres en Latinoamérica 

El programa regional “Combatir la Violencia contra la Mujer en Latino- 
américa”, ComVoMujer, es un proyecto de la Deutsche Gesellschaft für Inter-
nationale Zusammenarbeit (GIZ) que en su primera fase contó con un com-
ponente en Alemania. En esa etapa, sus grupos destinatarios fueron prin-
cipalmente las mujeres indígenas y rurales en Bolivia, Ecuador, Paraguay y 
Perú. El pensamiento sociocultural y los patrones de comportamiento que 
legitiman la violencia contra las mujeres y la desigualdad social de los géne-
ros, pueden ser influidos a través de campañas, la participación de los me-
dios de comunicación, estudios e informaciones. En este sentido, la coope-
ración entre los gobiernos, la sociedad civil y el sector privado de la región, 
así como el intercambio de experiencias para mejorar la cooperación en-
tre las autoridades regionales y nacionales, son de considerable importancia 
para que las medidas para combatir la violencia contra las mujeres se lleven 
a cabo exitosamente. Muchos de estos actores fueron entrenados en el tema 
mediante prácticas de capacitación participativa orientadas al grupo desti-
natario, y todos fueron apoyados en su trabajo, es decir, en la aplicación de 
los enfoques preventivos.

El presente compendio fue desarrollado junto con el Grupo de Trabajo 
ComVoMujer Alemania, bajo la dirección de Eva Dietz, y del Programa Re-
gional ComVoMujer. La publicación se enriqueció con la participación  
de las siguientes autoras: Dra. Anna Barrera (GIGA Instituto Hamburgo),  
Sylvia Fullenkamp (UN Women Alemania), Anne Becker, Ulrike Hemmer-
ling, Romy Stanzel (Servicio Civil para la Paz/GIZ) y Regine Mader  
(PROINDIGENA/GIZ).

El equipo de redacción – Alexandra Bleile, Christine Brendel, Mónica de las 
Casas, Franziska Gutzeit, Silvia Romero y nuestra lectora Cecilia Heraud – se 
hizo cargo durante meses de los contenidos, las formulaciones y la diagra-
mación de los textos.

Derechos reservados 
Prohibida la reproducción de este texto por cualquier medio total o parcial-
mente, sin el permiso expreso de los editores. Las ideas, opiniones y criterios 
expresados en esta publicación son responsabilidad de sus autoras y no re-
flejan necesariamente la opinión de la GIZ.



C

Con más de cinco sentidos:

Prevención y lucha contra  
la violencia hacia mujeres  
indígenas y afroamericanas  
y mujeres en zonas rurales



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s

ACOBOL .........................  Asociación de Concejalas de Bolivia

AMUME .........................  Asociación de Mujeres Municipalistas del Ecuador

AWID ..............................  Association for Women’s Rights in Development

BMZ ................................  Bundesministerium für wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung  
 (Ministerio Federal de Cooperación Económica y Desarrollo)

CADIC .............................  Centro Afroboliviano para el Desarollo Integral

CEDAW ..........................  Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination Against Women

CEM ................................  Centro de Emergencia de la Mujer

CEPAL .............................  Comisión Económica para Latinoamérica y el Caribe 

CIDEM ............................  Centro de Información y Desarrollo de la Mujer

CLADEM ........................  Comité Latinoamericano y del Caribe para la Defensa de los Derechos Humanos de las Mujeres 

CLOC ...............................  Coordinadora Latinoamericana de Organizaciones del Campo 

CNMCIOB - “BS” .........  Confederación Nacional de Mujeres Campesinas Indígenas Originarias de Bolivia – “Bartolina Sisa” 

CODECC .........................  Coordinadora Departamental de Defensorías Comunitarias del Cusco 

ComVoMujer .................  Combatir la Violencia contra las Mujeres en Latinoamérica 

CONAMUNE .................  Coordinadora Nacional de Mujeres Negras (Nationale Koordination schwarzer Frauen)

DEMUNA .......................  Defensorías Municipales del Niño y del Adolescente

ECAP ...............................  Equipo de Estudios Comunitarios y Acción Psicosocial 

ECMIA ............................  Enlace Continental de Mujeres Indígenas de las Américas 

ENDES ............................  Encuesta Demográfica y de Salud Familiar

ENDSA ............................  Encuestra Nacional de Demografía y Salud

FIMI ................................  Foro Internacional de Mujeres Indígena

FSUMTOCA-NP “BS” . Federación Sindical Única de Mujeres Trabajadoras Originarias Campesinas del Norte de Potosí – Bartolina Sisa

IDL ..................................  Instituto de Defensa Legal

ILO ..................................  International Labour Organization

PNCVFS .........................  Programa Nacional Contra la Violencia Familiar y Sexual 

RedLamugol ..................  La Red Latinoamericana y del Caribe de Mujeres Autoridades Electas de Gobiernos Locales

UNICEF ..........................  United Nations International Children’s Emergency Fund

ZFD .................................  Ziviler Friedensdienst (Servicio Civil para la Paz de la GIZ)

Abreviaturas



1

Prólogo ...................................................................................................................................................................................................................... 2

Capítulo I: El oído  
Aprender a escuchar:  
Tensiones y debates ...................................................................................................................................................................................  4

Capítulo II: La vista 
Mirando cada árbol para lograr ver todo el bosque:  
La violencia contra las mujeres y la interseccionalidad ..........................................................................................  14

Capítulo III: El tacto 
Sentirlas en carne propia:  
Las distintas formas de violencia contra las mujeres ...............................................................................................  25

Capítulo IV: El olfato 
“Algo está podrido en Dinamarca”:  
El laberinto de la impunidad ..........................................................................................................................................................  37

Capítulo V: El gusto 
Probar recetas de todo el mundo:  
Experiencias y reflexiones .................................................................................................................................................................  46

Capítulo VI: El sexto sentido: La intuición  
Encontrar caminos para romper el silencio:  
Estrategias contra la violencia hacia  
mujeres indígenas, afroamericanas y rurales ...................................................................................................................  61 

Contenido



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
2

Una vida libre de violencia. 

Suena como algo simple y natural pero no lo es de ningu-
na manera, sobre todo para las mujeres. La violencia con-
tra las mujeres es una violación de los derechos humanos y 
un fenómeno global – también en América Latina. Es más, 
aquí la violencia ha formado una alianza con otras viola-
ciones a la dignidad humana, como la exclusión y las dis-
criminaciones debidas a diversos factores socioculturales. 

Por esta razón el Ministerio Federal Alemán de Coopera-
ción Económica y Desarrollo (BMZ) y la Deutsche Gesells-
chaft für Internationale Zusammenarbeit (GIZ) se ocupan 
a fondo de los derechos de las mujeres y enfocan su labor 
en la prevención de la violencia contra las mujeres y niñas. 
La igualdad de los derechos de todos los géneros se entien-
de como un elemento fundamental para lograr un desa-
rrollo de las sociedades latinoamericanas, que esté basa-
do en los derechos humanos y que sea socialmente justo y 
sostenible.

Las mujeres indígenas, afro-americanas y mujeres rurales 
se encuentran en el centro del enfoque de esta coopera-
ción con los Estados de Latinoamérica porque la violencia 
basada en género las afecta de un modo muy particular. 

El presente compendio no solo trata de presentar un esta-
do del arte de la complejidad de las múltiples discrimina-
ciones que enfrentan estas mujeres y las colocan en una si-
tuación de mayor vulnerabilidad, sino también de debatir 
y reflexionar críticamente. El problema de las discrimina-
ciones múltiples y sus superposiciones es particularmente 
virulento en América Latina, y las estrategias que preten-

dan manejarlo tienen que ser constantemente reconside-
radas a causa de la complejidad de la problemática, al igual 
que nuestros propios conocimientos y nuestros preceptos. 
Nuestras percepciones tienen que ampliarse para incorpo-
rar otra perspectiva: la de las mujeres indígenas, afroame-
ricanas y rurales. 

Esto requiere de un cambio de paradigmas. Desde el en-
foque de “empoderamiento” las mujeres deben ser las su-
jetas de su propio desarrollo, para lo cual se requiere pro-
mover la toma de consciencia en todos los niveles de la 
sociedad para fortalecerlas como titulares de derechos y 
ampliar así sus posibilidades de actuación.

Para eso es imprescindible que se reconozcan las respues-
tas que las mujeres mismas han encontrado acerca del ma-
nejo de su propia situación. Solamente con esta precon-
dición podremos evitar que se desarrollen soluciones que 
provienen del ámbito político, pero que no cumplen con 
el objetivo de resolver los problemas de las mujeres. En es-
te contexto es importante esforzarse por una verdadera es-
cucha y entendimiento o, en términos concretos, usar to-
dos los sentidos para poder ver, comprender y sentir el 
problema. 

Por consiguiente, la presente publicación se entiende co-
mo la documentación de un emprendimiento de este ti-
po, es decir, orientada hacia los sentidos. Es el resultado 
de los esfuerzos conjuntos e integrales de las contrapar-
tes del programa regional “Combatir la violencia contra la 
mujer” (ComVoMujer) en Bolivia, Ecuador, Paraguay, Perú 
y en Alemania en los últimos cuatro años. Cada una de las 
contribuciones muestra de manera nítida el problema de 
la desigualdad estructural y la discriminación de las muje-
res indígenas, afroamericanas y rurales en la región y seña-
lan senderos que podrían llevar a una vida libre de violen-
cia de género.

De esta manera, abarca los debates más importantes que 
se mantienen sobre el tema, además de contribuciones, 
conclusiones y recomendaciones relacionadas con distin-
tos procesos y experiencias, por lo cual no tiene que ser 
leída de principio a fin o en un orden específico. La estruc-
tura del texto se rige por los respectivos grupos temáticos; 
secciones más teóricas son ilustradas con ejemplos.

Como lo expresa el título de esta publicación le invita-
mos también a usted a usar sus cinco sentidos y aportar 
sus ideas, sugerencias y acciones, participando en el movi-
miento global de los derechos humanos que se dedica a la 
lucha contra la violencia hacia las mujeres.

Prólogo

Dra. Christiane Bögemann-Hagedorn  
Directora Regional para América Latina  
y el Caribe del Ministerio de Cooperación  
Económica y Desarrollo (BMZ). 



3

Foto: © Luis Vega/SUNU



4

La violencia contra las mujeres es una realidad. Afecta a las 
mujeres solo por el hecho de que son mujeres. Además, las 
mujeres indígenas y afroamericanas y las mujeres en zo-
nas rurales tienen que luchar en dos grandes frentes. Por 
un lado, en el frente “externo” las mujeres tienen que ba-
tallar porque el Estado reconozca su realidad cotidiana 
y responda a ella. Por otro lado, en el frente “interno” las 
mujeres deben luchar agotadoramente en sus propias co-
munidades, contra patrones mentales y actitudinales so-
cioculturales, en los que está basada la violencia que su-
fren. Muchas veces, tras supuestos valores culturales y 
tradiciones se esconden comportamientos patriarcales.

Estas condiciones resultaron en un problema estratégi-
co del programa regional ComVoMujer. ¿Cuáles iban a ser 
los primeros pasos en este campo de acción? Un aspecto se 
hizo evidente muy pronto: ni modelos teóricos ni “exper-
tos o expertas” externos podían ser el punto de partida, si-
no solamente las “voces de las afectadas”, es decir, de las 
mujeres que viven estas terribles experiencias de violencia. 
Las que saben lo que significa la violencia y qué efectos tie-
ne ésta en su vida cotidiana.

Aunque la idea de escuchar parece simple a primera vista, 
hay que ser consciente de que no es lo mismo que oír. Los 
siguientes artículos mostrarán que escuchar –en el con-
texto de tensiones, disputas y conflictos de interés– es algo 
que hay que aprender. Requiere un esfuerzo constante de 
mantener distancia –de las perspectivas y posiciones per-
sonales– para poder percibir con atención y el menor gra-

do de prejuicios posible lo que realmente conmueve a las 
mujeres afectadas. Es evidente que nadie es neutral, es de-
cir, libre de ideas preconcebidas (nivel de conocimientos, 
experiencias, convicciones etc.). Pero lo importante es es-
cuchar aunque lo que oigamos no coincida con nuestros 
modos de pensar “naturales” o nuestros propios intereses. 

1.1 	Aprender a escuchar –  
Malas prácticas, buenas prácticas

1.1.1	 Situación inicial

Los países en los cuales trabaja el programa regional Com-
VoMujer –Perú, Ecuador, Bolivia y Paraguay– han ratifica-
do los convenios internacionales más importantes sobre el 
tema de la violencia contra las mujeres. Con ello han rea-
firmado de manera explícita y clara el derecho de las mu-
jeres a una vida sin violencia. También se han comprome-
tido a tomar las medidas necesarias para garantizar este 
derecho, especialmente tomando en cuenta las necesi-
dades específicas de las mujeres que viven en zonas ru-
rales. Para proteger los derechos de las mujeres existen 
además garantías constitucionales, esencialmente prohibi-
ciones de discriminación, programas públicos específicos 
para promover a las mujeres, y servicios del Estado espe-
cíficamente dirigidos hacia ellas. Sin embargo, estas ofer-
tas apenas alcanzan la realidad de las mujeres indígenas, 
afroamericanas y rurales. En las zonas rurales, el Estado a 
menudo se caracteriza por su débil presencia o incluso su 
ausencia. Este tipo de discriminación a su vez resulta en la 
exclusión de grandes grupos de la población 1.

El ejemplo del sistema judicial muestra esta exclusión muy 
claramente. A la población indígena y rural, especialmente 
a las mujeres, se les niega mayormente el acceso al sistema 
judicial ordinario de mayor jerarquía; ello simplemente 
porque las instituciones y los servicios públicos se encuen-
tran casi exclusivamente en las ciudades, y es casi imposi-
ble recorrer las largas distancias para llegar a ellas a causa 
de la falta de medios de transporte. Pero lo que es aún más 
grave es el obstáculo socio-económico: el acceso a la jus-
ticia no solo está vinculado a ciertos costos, sino que tam-
bién requiere la familiaridad con “recursos” culturales, por 
ejemplo las normas sociales predominantes tales como el 
dominio del idioma, la facultad de leer y escribir o la docu-

Capítulo I: El oído

Aprender a escuchar:  
Tensiones y debates 

Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s

Foto: David Florez, Perú



5

mentación de la identidad, entre otras cosas. Esto no nece-
sariamente significa que no esté disponible algún sistema 
judicial para las mujeres. Ellas pueden dirigirse a los siste-
mas judiciales originarios u otras instancias como jueces 
de paz o las defensorías comunitarias. 

Sin embargo, en la mayoría de los casos, son los hombres 
los que eligen el sistema judicial (estatal o indígena) por 
sus mujeres (porque supuestamente saben cuál atiende 
mejor sus necesidades); además, la jurisdicción local le da 
más importancia a la armonía dentro de la comunidad o la 
familia que a los derechos fundamentales de las mujeres a 
la vida, la salud y la integridad física; en consecuencia, las 
mujeres afectadas por la violencia de género se encuen-
tran en una situación sin salida: en vez de recibir ayuda 
masiva de parte del Estado e instituciones no estatales, se 
ven confrontadas con la impunidad de los agresores. 

Existen esfuerzos de parte de las autoridades y de las or-
ganizaciones sociales para enfrentar esta terrible situa-
ción; por ejemplo, el intento de establecer estándares para 
la prevención de la violencia y de crear centros de asisten-
cia para las afectadas. También existe un debate académi-
co (universalistas vs. relativistas culturales: donde unos 
defienden el derecho –universal– de las mujeres a una vi-
da sin violencia y los otros el derecho de la comunidad a la 
autodeterminación y por ende la prevalencia del sistema 
judicial colectivo comunitario, es decir, el derecho consue-
tudinario indígena-comunal). Sin embargo, el statu quo 
apenas ha cambiado. A pesar de las declaraciones de bue-
na voluntad de todas las partes involucradas, la impunidad 
institucionalizada se ha mantenido, al igual que la acep-
tación social de la violencia de género y la discriminación 
múltiple de las mujeres en zonas rurales. 

Estos fenómenos de discriminación solo pueden ser eli-
minados mediante un cambio de paradigmas. La perspec-
tiva sobre la mujer tiene que ser sustituida por la pregun-
ta ¿cuál es la situación desde la perspectiva de las mujeres? 
El discurso sobre la violencia debe ser enriquecido por sus 
propias voces o necesita un nuevo enfoque. Las mujeres de 
zonas rurales no pueden seguir siendo el mero objeto de 
debates y estrategias políticas, sino que tienen que conver-
tirse en personas que deciden su propio destino.

Siguiendo este concepto básico, el programa regional 
ComVoMujer ha desarrollado un método de asesoría que 

parte de las mujeres. El análisis de los impactos del accio-
nar de los sistemas judiciales mencionados anteriormente 
y su intervención contra la violencia hacia mujeres en zo-
nas rurales, se centra en las prácticas que son buenas y efi-
caces según la percepción de las propias mujeres.

Como contraste, la siguiente sección primero examinará 
justamente las prácticas –tanto estatales, administrativas y 
legislativas como prácticas del derecho indígena consue-
tudinario– que más bien causan las discriminaciones es-
bozadas anteriormente.

1.1.2 	 “Malas prácticas” del Estado 

En el Perú, las normas contra la violencia hacia las mujeres 
son heterogéneas e incompletas. Aunque existe un Progra-
ma Nacional contra la Violencia Familiar y Sexual, cuyo 
propósito es orientar la política estatal entre los años 2009 
y 2015, su base legal –la Ley de Protección contra la Vio-
lencia Familiar– es neutra en cuanto al género y no toma 
en cuenta ni los requisitos de interculturalidad ni las ne-
cesidades específicas de las mujeres indígenas, afroperua-
nas y rurales.

Esta ley tiene la aparente ventaja de que el sistema judicial 
del Estado, transfiriendo la competencia de resolver deli-
tos en el contexto de la violencia doméstica a los jueces (de 
paz) rurales, se vuelve más accesible a las mujeres en zonas 
rurales. Pero este aspecto positivo solo ha sido un efecto 
secundario no intencional del verdadero propósito de esta 
ley, que solamente pretende reducir la cantidad de juicios 
y adaptarse a las circunstancias del respectivo distrito, en 
el cual pueden ocurrir todo tipo de crímenes. Este hecho 
desacredita esta ley en su totalidad. Por lo tanto, es justifi-
cado señalar que el Estado peruano solo ha cumplido mí-
nimamente con sus compromisos de establecer una legis-
lación concreta e integral que garantice el derecho de las 
mujeres a una vida libre de violencia, según la Convención 
de Belém do Pará.

Esta crítica al Legislativo se extiende al Ejecutivo y al Po-
der Judicial (policía, fiscales/jueces). Si se trata de la aten-
ción de los casos de violencia contra mujeres, la inefi-
ciencia y negligencia son el pan de cada día: ineficiencia a 
causa de la falta de reglamentos de ejecución, capacitacio-
nes insuficientes, recursos limitados y negligencia (espe-

Capítulo I: El oído A
prender a escuchar: Tensiones y debates

Foto: © Iván Chocano / Proagua, Perú



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
6

cialmente en el procesamiento penal o durante el juicio) a 
causa de la discriminación sexista y racista. El resultado es 
que las mujeres afectadas por la violencia vuelven a con-
vertirse en víctimas durante el juicio (re-victimización) –  
y los agresores gozan de impunidad.

1.1.3 	 “Malas prácticas” de la  
jurisdicción indígena-comunal 

2

La justicia indígena-comunal, que está basada en el dere-
cho consuetudinario, no es para nada menos injusta. Aun-
que las costumbres y los hábitos de un pueblo, y a veces 
también sus estructuras legales y las de sus autoridades, 
varían de comunidad en comunidad, el derecho origina-
rio suele basarse en normas y valores de una fuerte índo-
le patriarcal y colectivista. La idea del equilibrio y la armo-
nía dentro de la comunidad es un aspecto dominante en 
el derecho indígena ante el que los derechos individuales 
tienen que ceder. Para las mujeres, que entonces solamen-
te se consideran parte de un conjunto, esto puede signifi-
car la pérdida de su singularidad y la negación de sus nece-
sidades individuales.

Sin embargo, sí tienen el estatus de “sujeto de derecho”. 
Por ende, en casos de violencia pueden dirigirse a la juris-
dicción indígena-comunal –a la que es más fácil acceder 
en términos geográficos y porque las mujeres están más 
familiarizadas con ella, gracias a que comparten el mismo 
idioma y los patrones culturales (incluyendo los mecanis-
mos de solución de conflictos), y es reconocida por la po-
blación indígena. 3 No obstante, se espera de las mujeres 
que como primera instancia consulten a sus familias (por 
ejemplo, el mayor de la familia o el padrino), antes de diri-
girse a las autoridades de su comunidad.

Todas estas instituciones pueden tener un efecto preven-
tivo y representar un mejor acceso a la justicia para las 
mujeres afectadas. Sin embargo, en realidad, los derechos 
humanos de las mujeres indígenas muchas veces son so-
cavados por las prácticas de la jurisdicción originaria y los 
conceptos en los que éstas se basan. El derecho originario 
se aplica, porque se considera más eficaz, pero en muchos 
casos se imponen sanciones que –desde el punto de vis-
ta occidental– representan una violación de los derechos 
humanos. Por ejemplo, una adúltera fue forzada a sentar-
se en un hormiguero sin ropa interior; otra tuvo que pasar 

una noche parada y sin dormir, una tercera fue sentencia-
da a correr por el pueblo sin ropa interior. 4

La escasa participación de las mujeres en las decisiones 
también señala las estructuras patriarcales que son las 
que permiten la impunidad (mencionada varias veces) de 
la violencia de género 5. Un estudio comparado realizado 
en comunidades indígenas quechuas en Perú y Ecuador 6 
comprueba que comunidades con una larga historia de 
participación femenina en los procesos de toma de deci-
sión, muestran un mayor grado de sensibilidad al proble-
ma de la violencia contra las mujeres –lo que lógicamen-
te se refleja en un mayor número de denuncias registradas.

Por ello, el respeto de los derechos individuales de las mu-
jeres, por un lado depende fuertemente de la respectiva 
comunidad 7. Por otro lado, el dictado omnipresente de la 
armonía impide una identificación verdaderamente neu-
tral de las necesidades y particularidades de las mujeres 
afectadas por la violencia de género. Si el objetivo princi-
pal en la resolución de conflictos es mantener o recuperar 
la armonía, el remedio es el compromiso, la conciliación: 
en vez de abordar el sufrimiento infligido a estas muje-
res (como base de la sanción), éste suele ser minimizado e 
incluso agudizado a causa de las sanciones leves para los 
agresores, por ejemplo la “promesa de mejorar” 8. 

Es cierto que en el desarrollo de una sentencia, en princi-
pio no hay razones para rechazar la integración de con-
ceptos como la conservación de la familia y la reconci-
liación de los esposos. Pero mientras que el objetivo sea 
promover relaciones de pareja en las cuales obviamente 
existe una asimetría de poder y las mujeres tienen poco o 
ningún poder de negociar, la justicia indígena-comunal no 
tomará en cuenta los derechos de las mujeres. 

1.1.4	 Entre los sistemas judiciales:  
El debate sobre el “pluralismo  
jurídico”

Existe otra barrera que impide el acceso de las mujeres a 
la justicia. El pluralismo jurídico, originalmente concebi-
do como la coexistencia equitativa de los sistemas jurídi-
cos estatal e indígena-comunal, mirándolo más de cerca 
resulta un verdadero obstáculo para las mujeres en su bús-
queda de justicia.

Fotos: © David Florez, Perú



7

Por un lado están las incertidumbres acerca de los límites 
exactos de las competencias de cada uno de los sistemas 
judiciales (la “justicia originaria” y la “justicia ordinaria”), y 
es preciso agregar que no existe “el” derecho originario in-
dígena-comunal, sino muchas tradiciones jurídicas distin-
tas que corresponden a la variedad de comunidades indí-
genas o rurales. Ante esta red extremadamente compleja 
de sistemas jurídicos, las mujeres se pierden fácilmente, ya 
que los límites entre los sistemas no están definidos clara-
mente y ninguno se hace responsable de atenderlas. 

Por otro lado, suele ocurrir que el Estado abusa del plura-
lismo jurídico. Para reducir costos, el delito de la “Violen-
cia contra la mujer” a veces se asocia con la categoría de 
“Mecanismos alternativos de resolución de disputas me-
nores”, refiriendo a las mujeres del ámbito de la jurisdic-
ción estatal a la jurisdicción extraordinaria del derecho 
originario (algunos la llaman la “justicia de segunda cla-
se” 9). 

Asimismo, el pluralismo jurídico no resuelve la pregun-
ta de cómo resolver el conflicto entre los derechos indivi-
duales garantizados por la Constitución y los derechos co-
lectivos de las comunidades indígenas, que también son 
protegidos. La Constitución del Perú, la “Carta Magna”, ga-
rantiza ambos: los derechos fundamentales liberales y la 
autodeterminación de los pueblos indígenas. Esta última, 
es decir, la “autonomía jurídica” (CEDAW, art. 2 (f), 5 (a), 16 
(1) (a); Convención de Belém do Pará, art. 7 (e); Convención 
de la OIT 169, art. 8.2), debe terminar donde colisiona con 
obligaciones internacionales, entre ellas el respeto por los 
derechos humanos universales. En consecuencia, el Esta-
do debería preocuparse por la mayor conformidad posi-
ble del derecho originario con el derecho estatal. Es decir, 
aplicando el precepto constitucional de la igualdad, debe-
ría insistir en “garantías de género” con el objetivo de que 
en las culturas indígenas se impida “la conservación de las 
desigualdades de género dentro de estas comunidades” 10.

No obstante, sin considerar en qué medida debería impo-
nerse el precepto de universalidad de los derechos huma-
nos, vale resaltar que el debate acerca del “universalismo 
vs. relativismo cultural” tiene un defecto congénito: cuan-
do hablamos de los derechos humanos en el contexto cul-
tural se trata siempre de un discurso sobre mujeres indíge-
nas en zonas rurales y no de un discurso que parte de ellas 
mismas.

Ante este trasfondo se pueden formular dos principios que 
tienen que tomarse en cuenta en la lucha contra la violen-
cia de género (y su impunidad) si ésta quiere ser eficaz:

Primero: Renuncia a la exclusividad 
En la búsqueda de soluciones, es recomendable concen-
trarse en métodos pragmáticos que en el caso de una coli-
sión de intereses de las dos posiciones del debate, faciliten 
un procedimiento en el cual ninguna de estas posiciones 

pierda su legitimidad y ninguna sea priorizada a costa de 
la otra 11.

Esto también implica que no se idealice la “cultura indí-
gena”, lo cual es la tendencia de la justicia comunitaria-in-
dígena. Cada sistema jurídico tiene el potencial de ser o 
represivo o emancipatorio 12, y existe el riesgo de que se 
abuse del término “cultura” para referirse a micro-ordena-
mientos jurídicos neo-hegemónicos. Charters defiende un 
concepto de autonomía de los pueblos indígenas, y con ra-
zón (¿qué instancia puede manejar sus asuntos mejor que 
ellos mismos? 13), pero las culturas y las costumbres cam-
bian con el tiempo y no pueden ser utilizadas para “justifi-
car el tratamiento desigual de los géneros” 14. 

Segundo: Partir desde la perspectiva de las mujeres 
Si nos involucramos en el tema de la violencia de géne-
ro hacia las mujeres indígenas, afroperuanas y rurales, rá-
pidamente nos damos cuenta de que las comunidades ru-
rales (o indígenas) no son de ninguna manera un paraíso 
utópico de libertad y armonía según el concepto de Rous-
seau, sino que ellas también se caracterizan por un des-
equilibrio de poder más o menos pronunciado entre sus 
integrantes, aunque bajo otros términos y con otros con-
ceptos de comunidad, y también están sujetas al paradig-
ma universal del patriarcado.

Para que la cultura indígena no sea para sus mujeres lo 
que la cultura colonial fue para los pueblos indígenas –un 
medio de opresión– sería deseable que “sus fundamentos 
se desarrollen más que nada desde las mismas personas 
[como parte de un entorno cultural], [pero] no necesaria-
mente desde un dogma cultural predeterminado. Por-
que cualquier interpretación de lo que debería ser la cultu-
ra, cuando es dictada por un grupo específico, contradice 
el carácter dinámico de la cultura o apoya una interpreta-
ción equivocada de la cultura en la cual ésta aparece como 
una estructura casi monolítica” 15.

Visto de esta forma, es necesario superar el discurso hege-
mónico por medio de otro procedimiento de toma de de-
cisiones –un procedimiento de integración– o de nuevas 
leyes que simplemente creen una situación compulsiva en 

Capítulo I: El oído A
prender a escuchar: Tensiones y debates

Foto: © Chirapaq, Perú



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
8

la que “las voces de las mujeres indígenas tengan una ma-
yor oportunidad de ser escuchadas” 16.

1.1.5 	 “Buenas prácticas” de prevención:  
Conseguir que las mujeres sean  
escuchadas

Los procedimientos de la jurisdicción indígena-comu-
nal contra la violencia hacia mujeres indígenas, afroame-
ricanas y rurales presentados a continuación fueron iden-
tificados por las propias mujeres como “buenas prácticas” 
bajo el criterio principal de una prevención eficaz de la 
violencia y una buena atención a las afectadas. 

La participación de mujeres en asambleas y  
procesos de toma de decisiones
La prevención de la violencia ya se realiza con la mera par-
ticipación de mujeres en asambleas comunitarias. El re-
quisito es el reconocimiento de la capacidad de las muje-
res de participar en las decisiones de la comunidad. Esto 
implica, eo ipso, la posibilidad de ejercer sin trabas la liber-
tad de expresión. Si las mujeres ejercen estos derechos, se 
convierten en ejemplos para las demás mujeres de la co-
munidad y en una parte importante del proceso de em-
poderamiento. En efecto, se ha puesto en evidencia que la 
participación de mujeres en la comunidad rompe los pa-
peles tradicionales y con ello brinda la posibilidad de abor-
dar problemas y necesidades específicas de las mujeres en 
este ámbito tradicionalmente masculino.

Como representantes de los intereses de su comunidad, 
estas mujeres, en ejercicio de sus cargos, también se com-
prometen con los derechos de la mujer, es decir, pueden 
hacer hincapié en la lucha contra la violencia de género. 
Así, promueven medidas que no serían posibles en sus co-
munidades si ellas no tuviesen estas posiciones de líderes. 
Y como los hombres saben que las mujeres ahora tienen 
influencia en los procedimientos en contra de los agreso-
res, se puede reducir su disposición a la violencia, especial-
mente porque el mayor número de autoridades femeninas 
en los juicios alienta a las mujeres afectadas por la violen-
cia a presentar denuncias.

Por supuesto, hay que volver a luchar cada día por la par-
ticipación de las mujeres (indígenas), ya que el objetivo es 
superar la resistencia, de hombres y mujeres, arraigada en 
modos de pensar tradicionales. Esto no es ni fácil ni sim-
ple, pero sí se logran avances. Y parece que no existe mejor 
manera de integrar los derechos de las mujeres y las pers-
pectivas de las mujeres en la jurisdicción comunal-indí-
gena. 

Capacitación de mujeres
Otro aspecto que siempre está presente en las zonas rura-
les es la demanda de formación y capacitación de mujeres 
con respecto a sus derechos, al tema del liderazgo femeni-
no y, por supuesto, al problema de la prevención de la vio-
lencia y la atención a las afectadas. En consecuencia, se pi-
den materiales e instrumentos que luego se copian y se 
usan para capacitar también a otras mujeres de la comuni-
dad o de comunidades remotas. 

Programas de radio para mujeres de zonas rurales 
La difusión de noticias e informaciones a través de canales 
de radio ha resultado una estrategia útil y frecuente contra 
la violencia hacia las mujeres. De esta manera, las mujeres 
reciben información sobre sus derechos y sobre los lugares 
donde las afectadas pueden recibir apoyo.

Confianza en la competencia de las familias para 
resolver problemas 
Una de las prácticas de prevención de la violencia, consi-
deradas como buenas por las mujeres entrevistadas, es la 
confianza en las estructuras familiares. Antes de dirigir-
se a las autoridades de la comunidad en casos de violencia 

Foto: © David Florez, Perú

Fotos: © David Florez, Perú



9

dentro de la familia, se intenta resolver el conflicto inter-
namente para prevenir que el problema adquiera dimen-
siones mayores.

Esta intervención por parte de la familia no puede clasifi-
carse como un acto de “prevención”, porque representa un 
primer paso en el manejo de un incidente que realmente 
había que prevenir. Sin embargo, las familias asumen una 
dimensión preventiva cuando las autoridades las involu-
cran en sus reflexiones desde el comienzo y las toman en 
cuenta como lo que son en este caso: una instancia central 
en la búsqueda de medios y maneras de conseguir la jus-
ticia.

Este concepto puede parecer contradictorio a primera vis-
ta, si uno toma en cuenta que la familia como institución 
ha actuado como medio de opresión de las mujeres en las 
distintas culturas. Pero el hecho de que las mismas mu-
jeres se dirijan justamente a las familias no solo señala su 
voluntad de tomar medidas proactivas contra la violencia, 
sino también les muestra a todas las instituciones involu-
cradas que un trabajo enfocado en la “prevención prima-
ria” tiene que comenzar en las familias porque existe una 
demanda “auténtica” de parte de las mujeres en zonas ru-
rales en este sentido.

Sensibilización contra el alcoholismo y la violencia
Los esfuerzos de prevención de violencia no pueden cerrar 
los ojos ante el tema del alcohol. Muchas denuncias repor-
taron que el abuso o el maltrato estaban asociados al con-
sumo previo o habitual de alcohol de parte de los agre-
sores. Por lo tanto, las estrategias de comunicación y el 
trabajo de educación para reducir el alcoholismo son mé-
todos muy importantes de la prevención de la violencia.

Efectivamente, también se nota una demanda de parte de 
las mujeres rurales en este ámbito. Ven la necesidad de ini-
ciar procesos de sensibilización contra el alcoholismo, ya 
que es obvia la conexión entre el consumo de alcohol y el 
riesgo para las mujeres de convertirse en afectadas por ac-
tos violentos perpetrados por hombres. En muchos ca-
sos, esta estrategia de sensibilización ha arrojado resulta-
dos positivos.

No obstante, uno no puede pasar por alto el hecho de que 
la causa de fondo de la violencia contra las mujeres no es 

el alcohol –que solo actúa como catalizador– sino la distri-
bución inequitativa del poder o los papeles sexistas según 
los cuales las mujeres tienen una posición subordinada. El 
consumo de alcohol es utilizado por los agresores para jus-
tificar su comportamiento violento. Así, se relega a un se-
gundo plano la causa de la violencia hacia las mujeres: las 
estructuras sociales machistas y patriarcales en la convi-
vencia social.

Para atacar el problema desde la raíz, es necesario deter-
minar prioridades. La sensibilización sobre el alcohol, que 
exigen las mujeres en zonas rurales, no puede dejarse de 
lado, pero al mismo tiempo, el enfoque de la prevención 
de la violencia tiene que ser el afán de realizar cambios en 
los modos de pensar y los comportamientos socio-cultu-
rales misóginos. Cifras del Ministerio del Interior peruano 
apoyan esta interpretación. En la primera mitad del 2010, 
el 63.2 % de los agresores estaban sobrios mientras que so-
lo el 14.03 % estaban ebrios, 0.9 % estaban bajo la influen-
cia de drogas 17. 

Educación y capacitación de niñas y adolescentes
Por último, pero no menos importante, existe una deman-
da considerable de una educación escolar formal para ni-
ñas pequeñas y adolescentes, ya que se espera que la edu-
cación pueda reducir la probabilidad de que se conviertan 
en afectadas por la violencia.

Sin embargo, hay que aclarar que la falta de educación es-
colar no es la verdadera causa de la violencia hacia las mu-
jeres. En analogía con la pregunta sobre la causalidad en-
tre el consumo de alcohol y el comportamiento violento, 
en realidad es la estructura patriarcal y machista de la so-
ciedad la que impide que incluso un cierto nivel de edu-
cación proteja a las mujeres. A pesar de eso es importante 
responder a este reclamo de las mujeres de recibir educa-
ción, ya que esta última, en todo caso, aporta notablemen-
te al empoderamiento de niñas y mujeres jóvenes.

Aunque no hay una correlación significativa entre distin-
tos niveles de educación y la prevalencia de la violencia 
contra las mujeres, existe un vínculo indiscutible entre la 
educación y la prevención de la violencia. Una educación 
de alta calidad les proporciona a las mujeres los conoci-
mientos necesarios sobre sus derechos y es además (o por 
lo tanto) un factor importante en la superación de la de-

Capítulo I: El oído A
prender a escuchar: Tensiones y debates

Foto: © Chirapaq, PerúFoto: © David Florez, Perú



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
10

pendencia económica, la discriminación y la exclusión de 
las mujeres; es decir, hechos que aumentan la vulnerabili-
dad de las mujeres a la violencia dirigida hacia ellas. 

Estas explicaciones sin duda no son más que un primer 
acercamiento a un tema que inevitablemente provoca ten-
siones y controversias, por más que se aborde con las me-
jores intenciones. Pero para nosotros es un reto positivo 
ilustrar los problemas que enfrentan las mujeres de zonas 
rurales y trabajar en el desarrollo de posibles soluciones. 

Los dos estudios de caso presentados a continuación de-
ben ser entendidos justamente en este sentido, el de seña-
lar posibles soluciones. Una persona dispuesta a escuchar 
activamente también tiene que estar dispuesta a trabajar 
de manera participativa, interculturalmente y sin prejui-
cios. Ésta es la única manera de implementar medidas exi-
tosamente. Lo que mostramos en adelante son solo ejem-
plos representativos de muchas otras posibles medidas.

1.2 	Las rondas campesinas de la  
comunidad de Chililique Alto y  
su programa de capacitación

La violencia contra las mujeres se había convertido en un 
problema tan grave en la comunidad de Chililique Alto 
(distrito de Chulucanas en la provincia de Morropón, re-
gión Piura) que una intervención era inevitable. Por ello, 
la ronda campesina local (véase cuadro a la derecha) to-
mó la iniciativa, junto con la fiscal provincial y el Centro 
de Emergencia Mujer (CEM) de Chulucanas, de acercarse 
al programa regional ComVoMujer con el deseo de realizar 
un programa de prevención de la violencia. Con mucho 
gusto ComVoMujer aprovechó la oportunidad de trabajar 
directamente con una organización rural tan importante 
como las rondas campesinas. La base de la cooperación, en 
la que también participaron autoridades municipales del 
distrito de Chulucanas, fue el objetivo común de desarro-
llar medidas eficaces de capacitación para prevenir la vio-
lencia contra las mujeres. 

Cuando la comunidad invitó a la población al primer 
evento, cuyo propósito fue la sensibilización frente al pro-
blema de la violencia, la concurrencia fue inesperadamen-

te alta. Asistieron 200 personas, y en el segundo evento ya 
se contó con casi 700 participantes. Gracias a la gran de-
manda sobre informaciones de este tipo, ComVoMujer 
concibió y organizó un Programa de “Formación de lide-
razgo comunitario de varones y mujeres en la prevención 
de la violencia contra las mujeres” adaptado culturalmen-
te (el programa abarcaba un total de tres reuniones en in-
tervalos de aproximadamente un mes, respectivamente). 

Los factores para el éxito del programa fueron el desarro-
llo de una perspectiva intercultural que permitía realmen-
te “escuchar” a las personas y contribuía a que se pudiesen 
expresar las necesidades específicas de las mujeres rurales 
en cuanto a la prevención y el manejo de la violencia hacia 
ellas. Otro objetivo que cumplió el programa fue la sensi-
bilización sobre las relaciones de poder patriarcales, que 
originan todas las formas de violencia hacia las mujeres 
en el ámbito público y privado. Con ello, el programa tam-
bién cumplió con los estándares del “Programa Nacional 
contra la Violencia Familiar y Sexual” (PNCVFS) del Minis-
terio de la Mujer.

El programa se realizó durante los meses de junio, agosto y 
septiembre del 2012 en el centro de Chililique Alto. Las ac-
tividades de formación consistían esencialmente en que 
hombres y mujeres, en conjunto, intercambiaran conoci-
mientos y así desarrollaran capacidades que apuntaran ha-

Las rondas campesinas son una 
forma autónoma y democrática de 
organización comunal en el Perú. 
Ellas establecen interlocución con 

el Estado, apoyan en funciones jurisdicciona-
les a las comunidades campesinas y nativas. 
Colaboran en la solución de conflictos y 
realizan funciones de conciliación extrajudi-
cial, de seguridad y paz comunal dentro de su 
ámbito territorial, conforme a la Constitución 
y la ley.

Foto: © David Florez, Perú



11

cia el fortalecimiento de las competencias de liderazgo. Se 
trataba de establecer principios para líderes democráticos 
que se comprometieran con la prevención de la violencia 
contra mujeres, se dedicaran al fortalecimiento de las per-
sonas y las familias y aseguraran un desarrollo fructífero 
del municipio y de la comunidad. 

Las experiencias con este programa de formación fueron 
muy buenas gracias, por un lado, a los esfuerzos conjun-
tos y coordinados de los distintos actores: mujeres y hom-
bres de Chililique Alto, representantes de las rondas cam-
pesinas, de la municipalidad, de las autoridades distritales 
de Chulucanas y provinciales de Morropón, el Centro de 
Emergencia Mujer de Chulucanas, actores de la socie-
dad civil de la región de Piura y, por último, pero no me-
nos importante, del programa regional ComVoMujer. Por 
otro lado, hay que resaltar el papel fundamental de la fis-
cal de Chulucanas quien contribuyó de forma esencial a 
una efectiva articulación del derecho originario y el dere-
cho estatal. Esto es necesario, porque la coordinación de 
ambos sistemas jurídicos es un requisito para una preven-
ción e intervención eficaces frente a la violencia de género.

Otro factor decisivo para el éxito de este tipo de medidas 
de capacitación es, sin duda, las propias personas involu-
cradas en el proceso: la población de Chililique Alto estaba 
muy abierta hacia todo este proceso desde el comienzo. Su 
motivación se reflejaba en una franqueza y disposición al 
diálogo impresionantes. Además se logró arraigar el men-
saje de esta medida educativa en la conciencia de quie-
nes estuvieron involucrados/as. Tan solo el proceso de es-
cucharse mutuamente causó cambios, tanto en el ámbito 
personal o familiar como en la comunidad. El programa 

también llevó a un fortalecimiento de las competencias de 
liderazgo de las/los participantes, habiendo sido elegidos/
as a cargos importantes en la comunidad.

Otro hecho que da testimonio del éxito del programa es 
un pasacalle que contó con un número enorme de parti-
cipantes el 25 de noviembre, Día Internacional contra la 
Violencia hacia la Mujer, organizado por iniciativa de la 
comunidad –un indicio más del cambio en la conciencia 
de la población y del mayor compromiso con la lucha con-
tra el problema de la violencia.

Posteriormente, la Municipalidad Provincial de Chuluca-
nas, por impulso del Centro de Emergencia Mujer, se unió 
a la iniciativa, incorporando la prevención de la violencia 
contra las mujeres en la agenda de la “Mesa de Acción de 
la Mujer”. 

Finalmente cabe mencionar la seria intención de seguir 
comprometiéndose con la prevención de la violencia y 
el apoyo para las mujeres afectadas con las que la ronda 
campesina concluyó el programa, para lo cual una de sus 
medidas será dar prioridad al problema de la violencia y de 
replicar sus experiencias con otras rondas de la región.

Capítulo I: El oído A
prender a escuchar: Tensiones y debates

Fotos: © David Florez, Perú

Fotos: © David Florez, Perú



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
12

1.3 	Bolivia: “Bartolina Sisa” del Norte  
Potosí consigue que se escuche a  
las protagonistas de la prevención  
de la violencia hacia las mujeres

Al igual que en el Perú, también se organizaron activida-
des con organizaciones de base en Bolivia en el contexto 
de esfuerzos para contrarrestar la violencia contra las mu-
jeres. En los últimos 5 años, bajo el actual gobierno, las or-
ganizaciones sociales han ganado importancia y recono-
cimiento tanto a nivel nacional/estatal como a nivel local, 
y la toma de decisiones sería impensable sin sus represen-
tantes. Esto también es cierto para la organización de mu-
jeres “Bartolina Sisa”, que no solo participó en la elabora-
ción de la Constitución, sino que está involucrada hasta la 
actualidad en su aplicación e implementación.

En este contexto, desde el 2011 existe una cooperación 
entre las integrantes de la Federación Sindical Única de 
Mujeres del Norte de Potosí (FSUMTOCA-NP “BS”), una 
sub-organización de “Bartolina Sisa”, y el programa regio-
nal ComVoMujer. 

Como primer paso, las mujeres organizaron audiencias 
públicas sobre el tema de la violencia de género. A este in-
tercambio de experiencias invitaron a representantes de 
los gobiernos locales, la policía, el sistema judicial, ONGs 
y proveedores/as de servicios que tenían que ver con esta 
problemática. El resultado es notable: Todos/as los/as par-
ticipantes aprobaron una agenda común para mejorar la 
protección contra la violencia y el manejo de la violencia 
en las provincias. Además se eligieron diez “defensoras co-
munales” que actúan como nexo entre las comunidades y 
la administración con el lema “Por el derecho a una vida 
sin violencia”.

El segundo paso para conseguir que la gente las escuche 
fue la participación en el proceso de autonomía 18 de los 
gobiernos locales. Las coordinadoras realizaron reuniones 
en las distintas provincias, en las cuales participaron más 
de 150 mujeres. En estas reuniones se elaboraron propues-
tas sobre cómo el derecho a una vida sin violencia podría 
ser incorporado en las “Cartas Orgánicas” y los “Estatutos 
Autónomos” de las administraciones municipales y comu-
nitarias, según la concepción del mundo propia de las par-
ticipantes. Dentro del marco de este proceso, se eligieron 
cinco activistas/protagonistas que luego fueron capacita-
das para posiciones y papeles de liderazgo en cooperación 
con la Fundación IDEA. 

El resultado más importante de la cooperación fue que 
la sociedad cobrara conciencia del problema de la vio-
lencia contra las mujeres, especialmente en un contex-
to en el que la legislación boliviana había dado un gran 
paso adelante con la promulgación de la Ley integral pa-
ra garantizar a las mujeres una vida libre de violencia, Ley 
348, aprobada en marzo del 2013. Sin embargo, aún exis-
te la necesidad de actuar con respecto a la implementa-
ción de esta ley, que la Federación Sindical de Mujeres del 

Norte de Potosí quiere impulsar a través de su divulgación 
a gran escala. 

No obstante, la promoción es solamente uno de los pilares 
en los que se apoya la lucha contra la violencia de géne-
ro estructural y patriarcal. Otra columna es la ayuda con-
creta y el apoyo psicológico a las mujeres afectadas por la 
violencia masculina. Por lo tanto, en el 2013 se organiza-
ron cinco talleres con casi 300 personas (174 mujeres y 123 
hombres) para desarrollar un modelo de casas-refugio pa-
ra mujeres. Las opiniones de las propias mujeres afectadas 
fueron escuchadas e incorporadas en el modelo. La Fede-
ración, en cooperación con las autoridades locales y distri-
tales y según las disposiciones de la ley de protección con-
tra la violencia (arts. 29 y 30), tuvo la tarea de elaborar un 
modelo específico para las zonas rurales y remotas de las 
provincias del norte de Potosí. Las casas-refugio para mu-
jeres como lugar de protección y de prevención de la vio-
lencia, son una novedad en estas zonas remotas. Se rea-
lizaron intensas rondas de conversaciones y círculos de 
trabajo en los que las y los participantes presentaron sus 
propuestas y aportes. El hecho de que estos talleres fueran 
bilingües –en español y quechua– facilitó el trabajo consi-
derablemente. 

Los resultados concretos de este proceso son:

1.	Las casas-refugio “CoMujer” son lugares para mujeres y 
hombres, donde ambos se reúnen sobre todo para avan-
zar en la prevención de la violencia contra las mujeres, 
pero también para recibir capacitación sobre el tema de 
los derechos humanos y apoyar a las mujeres afectadas 
por la violencia.

2.	Tres de las cuatro provincias ya han firmado un com-
promiso para la creación de casas-refugio para mujeres. 
Queda la esperanza de que también la provincia de Bil-
bao Rioja se una pronto a esta iniciativa.

La “Federación Sindical Única de 
Mujeres Trabajadoras Originarias 
Campesinas del Norte de Potosí 
– Bartolina Sisa” (FSUMTOCA-NP 

“BS”) es la mayor instancia de representación 
de las mujeres indígenas y rurales en las cinco 
provincias del norte de Potosí. La organización 
es miembro de la “Confederación Nacional de 
Mujeres Campesinas Indígenas Originarias de 
Bolivia – Bartolina Sisa” (CNMCIOB-“BS”). El 
objetivo de esta federación es fortalecer a las 
mujeres para que se conviertan en protagonis-
tas activas del desarrollo de su región.



13

Notas

1	 Theidon, Kimberly: Entre prójimos. El conflicto armado interno y 
la política de reconciliación en el Perú, IEP, 2004.

2	 En este contexto, es precisa una referencia al término glamo-
roso de la “justicia comunitaria” o “justicia originaria”. Llamada 
simplemente –y con razón– “justicia indígena” en la literatura 
relevante, la “justicia comunitaria” es un derecho consuetudina-
rio indígena que regula la convivencia en la comunidad. Por lo 
tanto, muchos también se refieren a ella como “justicia comunal” 
o simplemente “derecho consuetudinario”. Sin embargo, como 
el derecho indígena también se aplica en comunidades no pura-
mente indígenas –es decir, comunidades étnicamente mixtas– y 
como algunos grupos étnicos (por ejemplo en la Amazonía) 
rechazan el término “indígena” para referirse a ellos, nosotros (la 
redacción) elegimos el término “justicia indígena-comunal”, aun-
que por razones pragmáticas a veces sea sustituido por términos 
más breves tales como “derecho indígena” u otros términos 
parecidos.

3	 Feldt, Heidi & Ströbele-Gregor, Juliana: Stärkung indigener Orga-
nisationen in Lateinamerika: indigene Völker und Konflikt, GTZ, 
2009, p. 36.

4	 Franco Valdivia, Rocío & González Luna, Mará Alejandra (Hg.): 
Justicia Comunitaria en los Andes. Perú y Ecuador, Las Mujeres 
en la Justicia Comunitaria: Víctimas, Sujetos y Actores, IDL, 2009, 
p. 134.

5	 Salgado Álvarez, Judith: Violencia contra las mujeres indígenas: 
entre las “justicias” y la desprotección; Posibilidades de intercul-
turalidad en Ecuador, Programa Andino de Derechos Humanos 
(PADH), 2009, véase en: http://www.uasb.edu.ec/UserFiles/369/
File/PDF/CentrodeReferencia/Temasdeanalisis2/violenciasyde-
rechoshumanos/salgado.pdf; descargado el 13/01/2014.

6	 Franco Valdivia, Rocío & González Luna, Mará Alejandra (Hg.): 
Justicia Comunitaria en los Andes: Perú y Ecuador, Las Mujeres 
en la Justicia Comunitaria: Víctimas, Sujetos y Actores, IDL, 2009, 
p. 165.

7	 Ibíd., p. 22.

8	 Ibíd., p.163.

9	 UN Women: 2011 – 2012 Progress of the World´s Women in the 
Pursuit of Justice, 2011, p. 79.

10	 Boyd, Marion en: Waheeda Amien, Muslim Personal Law (MPL) 
in Canada: A Case Study Considering the Conflict between Free-
dom of Religion and Muslim Women’s Rights to Equality. In: Eva 
Brems (Hg.) Conflicts between Fundamental Rights, Intersentia, 
2008, p. 418.

11	 Este concepto corresponde aproximadamente al de la “concor-
dancia práctica” en el derecho constitucional alemán.

12	 Botha, Henk: Rights, Limitations, and the (Im)possibility of 
Self-Government, in: Henk Botha et al. (Hg.): Rights and Demo-
cracy in a Transformative Constitution, African Sun Media, 2003, 
p.14.

13	 De Sousa Santos, Boaventura: Toward a New Legal Common 
Sense: Law, Globalization and Emancipation. Cambridge Univer-
sity Press, 2002, pp. 89 – 91.

14	 Charters, Claire: Universalism and Cultural Relativism in the Con-
text of Indigenous Women’s Rights .In: Human Rights Research 
Journal, 2003, p. 26.

15	 Nyamu, Celestine I: How Should Human Rights and Develop-
ment Respond to Cultural Legitimisation of Gender Hierarchy in 
Developing Countries? In: Harvard International Law Journal, Bd. 
41 (2) 2000, pp. 381 – 382.

16	 Groni, Christian: The Right to Take Part in Cultural Life. Bac-
kground paper presented to the UN ECOSOC, 40th session, 
E/C.12/40/3,9. 5. 2008, p. 10, véase en: http://www.ohchr.org/
Documents/HRBodies/CESCR/Discussions/May2008/Christian-
Groni.pdf descargado el 13/01/2014.

17	 Cifras presentadas por Gina Yañez, directora de la organización 
de derechos de la mujer Manuela Ramos en un evento de capaci-
tación para periodistas de Deutsche Welle en noviembre de 2010.

18	 Se refiere al proceso de la descentralización política y adminis-
trativa en favor de una transferencia horizontal de competencias 
hacia los gobiernos de los distintos niveles (departamento, pro-
vincia, ciudad) en cuanto a ingresos tributarios y otros recursos.

Capítulo I: El oído A
prender a escuchar: Tensiones y debates

http://www.uasb.edu.ec/UserFiles/369/File/PDF/CentrodeReferencia/Temasdeanalisis2/violenciasyderechoshumanos/salgado.pdf
http://www.uasb.edu.ec/UserFiles/369/File/PDF/CentrodeReferencia/Temasdeanalisis2/violenciasyderechoshumanos/salgado.pdf
http://www.uasb.edu.ec/UserFiles/369/File/PDF/CentrodeReferencia/Temasdeanalisis2/violenciasyderechoshumanos/salgado.pdf
http://www.ohchr.org/Documents/HRBodies/CESCR/Discussions/May2008/ChristianGroni.pdf
http://www.ohchr.org/Documents/HRBodies/CESCR/Discussions/May2008/ChristianGroni.pdf
http://www.ohchr.org/Documents/HRBodies/CESCR/Discussions/May2008/ChristianGroni.pdf


Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
14

Capítulo II: La vista

Mirando cada árbol para 
lograr ver todo el bosque: 
La violencia contra  
las mujeres y la  
interseccionalidad

Hemos mostrado en el capítulo anterior, que es absoluta-
mente necesario tomar como punto de partida las “voces 
de las mujeres” para contrarrestar la violencia hacia ellas. 
Pero es igualmente importante hacer visible, para otros/
as actores/as, la situación desesperada de mujeres que to-
dos los días son víctimas de violencia, llegando en los ca-
sos más extremos incluso a violencia letal. 

El término de la violencia de género abarca a las mujeres 
en general. Por eso nos referimos al bosque y no a cada ár-
bol individualmente. Pero es un hecho también que algu-
nas regiones boscosas son más peligrosas que otras. Sal-
gamos de esta imagen para hablar en términos concretos: 
Las mujeres indígenas, afroamericanas y rurales están ex-
puestas a un riesgo particularmente alto. Sufren una dis-
criminación múltiple, es decir, una interseccionalidad de 
las formas de violencia, aunque actualmente existen muy 
pocos datos acerca de esta temática. 

Por lo tanto, es preciso recoger pruebas y datos basados 
en evidencia especialmente con relación a situaciones en 
las que las mujeres están afectadas por varios factores de 
violencia, exclusión y discriminación a la vez. Aunque la 
recolección de datos de por sí es un elemento esencial pa-
ra la eliminación de la violencia contra las mujeres en ge-
neral, es particularmente importante apoyar a mujeres 
que sufren una discriminación interseccional en la docu-
mentación y visibilización de sus experiencias de violen-
cia. Ésta es la única forma de incluir el contexto cultural 
de las mujeres afectadas en la implementación de medidas 

políticas e intersectoriales. Hay que recordar que la com-
plejidad del fenómeno de la violencia, ya de por sí un pro-
blema multidimensional, es aumentada aún más por otros 
factores (pertenencia étnica, idioma, estatus socio-econó-
mico, etc.). Los siguientes sub-capítulos deben leerse en 
este sentido: son un intento de abordar esta complejidad a 
través de una mirada muy cercana y una observación dife-
renciada que luego permitirán desarrollar soluciones ade-
cuadas. 

2.1	 Mujeres afroamericanas: Contra los  
prejuicios y la discriminación múltiple 

Las fuentes de la violencia contra las mujeres son conoci-
das: desequilibrio de poder y discriminación. En el caso de 
las mujeres de origen africano, al igual que el de las mu-
jeres indígenas, a esta situación se agrega el factor étnico. 
Sufren abusos a causa de su pertenencia étnica y su géne-
ro. Además de esta doble discriminación, existen otros fac-
tores que incrementan todavía más su vulnerabilidad: po-
breza, falta de dominio del idioma oficial, residir en zonas 
rurales (que conlleva un acceso limitado a autoridades y 
servicios), etc.

Aunque ciertas formas de violencia son reconocidas legal-
mente como tales, muchas otras no lo son o apenas son 
justiciables: violencia verbal, psicológica, cultural, políti-
ca, económica (esta última incluye la “violencia territorial”, 
es decir, por un lado la sustracción de terrenos, por otro la 
exploración desconsiderada de recursos naturales que le 
quita a la población rural la base de su subsistencia). Todas 
estas razones han motivado a las mujeres de origen africa-
no en todo el mundo a organizarse para luchar contra to-
das estas formas de violencia, una de cuyas variantes más 
abominables es la “discriminación racial”. 

Para lograr este objetivo, primero es necesario recolectar 
datos y hechos para ponerlos a disposición de las autori-
dades y que éstas puedan desarrollar estrategias políticas 
contra el racismo, la discriminación y la violencia que ten-
gan un efecto significante.

En el caso de las mujeres afroamericanas, en este contexto, 
existen dos obstáculos que hay que superar. Por un lado, el 
movimiento de mujeres afrodescendientes –por lo menos 
en los países andinos y Paraguay– aún se encuentra en una 

Fotos: © Fundación Azúcar, Ecuador



15

fase relativamente temprana de su desarrollo, en compa-
ración con el movimiento de mujeres indígenas. Por eso, 
fue de gran importancia apoyarlas con respecto al forta-
lecimiento de sus capacidades de liderazgo y así, al mismo 
tiempo, contribuir a fortalecer su organización, para que 
pudiesen ejercer su papel de actoras políticas y puntos de 
contacto frente a las autoridades locales, regionales y na-
cionales con el peso debido. 

Por otro lado, las mujeres afroamericanas en particular es-
tán expuestas a estereotipos y prejuicios en un mayor gra-
do, lo que no solo las vuelve más vulnerable a las distintas 
formas de violencia sexual, tanto interpersonal como en 
el marco de la delincuencia organizada (trata de personas, 
esclavitud sexual etc.), sino que también las debilita como 
grupo social en general. Por ello, una estrategia de empo-
deramiento tiene que dedicarse intensamente a combatir 
estos prejuicios. 

Con este trasfondo, lo que han logrado las mujeres afro-
ecuatorianas de las comunidades de los territorios ances-
trales del Valle de Chota, Concepción, Salinas y Guallupe 
(provincias de Imbabura y Carchi) es particularmente im-
presionante, tal como lo demuestra el ejemplo de CONA-
MUNE. 

2.1.1	 Ecuador:  
Visibilizando la violencia 

La afirmación de que una persona está sufriendo discrimi-
nación, y no solo eso, sino que está sufriendo discrimina-
ción cuádruple (por ser mujer, negra, pobre y rural), es una 
hipótesis no probada, y por lo tanto no tiene consecuen-
cias en el ámbito político mientras que no sea claramen-
te documentada con evidencias. Fue la Coordinadora Na-
cional de Mujeres Negras (CONAMUNE) la que reconoció 
este hecho. En cooperación con sus organizaciones miem-
bros, la Fundación de Desarrollo Social Afroecuatoriana 
AZÚCAR y el programa regional ComVoMujer de la GIZ, 
que también brindó asistencia técnica, CONAMUNE ela-
boró un documento que muestra la realidad de la violen-
cia de género en las comunidades afroecuatorianas. El ob-
jetivo fue impulsar y fortalecer acciones en la lucha contra 
la violencia ya iniciadas.

Desde el año 2010, la cooperación entre ComVoMujer y 
CONAMUNE pretende convencer a las autoridades del 

país, sobre todo en las provincias de Imbabura y El Carchi, 
a que fijen su mirada en el problema masivo de la violen-
cia contra mujeres afroecuatorianas. Para este fin, es decir, 
para hacer “visible” la violencia incluso para quienes no 
quieren verla, se realizó un proyecto piloto con integran-
tes de CONAMUNE. Ellas recibieron capacitación para la 
recolección y almacenamiento de datos sobre las muchas 
formas de violencia contra mujeres afroecuatorianas. Ade-
más, se fortalecieron sus cualidades de liderazgo, para que 
ellas mismas pudiesen presentarse ante las autoridades 
como interlocutoras capacitadas políticamente para im-
pulsar medidas coordinadas de prevención y erradicación 
de la violencia contra las mujeres a nivel provincial.

Estudios sobre la pobreza como parámetro de la violen-
cia 1, realizados en Ecuador en los últimos años, muestran 
lo agudo que es el problema. El 70 % de las personas son 
pobres, agravándose en las zonas rurales la situación de es-
casez. El grupo de afroecuatorianos –con un porcentaje 
aproximado de 7 % de la población– es el más afectado por 
la desigualdad social y la exclusión económica; este grupo 
se caracteriza por la mayor tasa de desempleo y “en conse-
cuencia” la menor tasa de escolaridad, que es otro indica-
dor de pobreza. 

En una primera fase, 15 lideresas de CONAMUNE fueron 
capacitadas y sensibilizadas sobre el tema de la violencia 
de género. Su tarea fue realizar un estudio de línea de ba-

CONAMUNE es una organización 
que se compromete a nivel 
nacional con el empoderamiento 
de las mujeres afroecuatorianas y 

su participación en la política y la sociedad. Su 
sede principal se encuentra en Quito y tiene 
oficinas provinciales en Pichincha, Esmeraldas, 
Guayas, El Oro, Imbabura, Carchi, Los Ríos, 
Sucumbios, Orellana y Pastaza.

La fundación AZÚCAR, afiliada a CONAMU-
NE, trabaja por el desarrollo social afroecua-
toriano y coordina las actividades en la región 
andina de la RED MAAD – la Red de Mujeres 
Afrolatinoamericanas, Afrocaribeñas y de la 
Diáspora.

Fotos: © Fundación Azúcar, Ecuador



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
16

se como fundamento de los datos mencionados anterior-
mente. Esta actividad se desarrolló en el 2010 junto con el 
Comité de América Latina y el Caribe para la Defensa de 
los Derechos de la Mujer (CLADEM) en Imbabura y El Car-
chi. El resultado fue una primera documentación de las di-
mensiones históricas y estructurales de la violencia contra 
las mujeres afroecuatorianas en ambas provincias. 

En una segunda fase, se profundizó y amplió el fortaleci-
miento de capacidades a 20 lideresas. Ellas realizaron un 
estudio sobre las distintas experiencias de violencia de 950 
afroecuatorianas de 52 comunidades en el valle de Chota. 

Ambos estudios se sintetizaron en un solo documento que 
afirma, entre otras cosas 

“... La violencia no es desconocida para nosotras, 
más aún cuando a ésta se suman estereotipos 
que agravan nuestra situación de discriminación 
y de racismo en el contexto de la situación de 
pobreza en que vive el pueblo afroecuatoriano. 
En tal sentido, nos hemos propuesto presentar 
a la sociedad ecuatoriana un documento que 
muestre la realidad de las comunidades afro-
ecuatorianas en torno a la violencia de género, 
con la intención [de] promover la formulación 
de acciones encaminadas a erradicarla”. (Muje-
res afroecuatorianas de Chota, La Concepción, 
Salinas y Guallupe) 2.

La documentación también muestra la cruda realidad de 
las diversas formas de violencia que sufren las mujeres 
afroecuatorianas. Al mismo tiempo contiene pautas y re-
comendaciones para acciones políticas, lo que la convier-
te en una herramienta en la lucha por el derecho de estas 
mujeres a una vida libre de violencia.

La conclusión del estudio elaborado por las integrantes de 
CONAMUNE es la siguiente: aproximadamente dos ter-
cios (62.5 %) de las personas entrevistadas conocen ca-
sos de violencia o han escuchado de ellos en sus comuni-
dades. Los agresores son mayormente parejas íntimas, es 
decir, las mujeres mencionaron sobre todo a sus esposos 
(70.7 %), a sus convivientes (56 %), a enamorados con los 
que no conviven o a amantes (50.8 %). (Se permitían men-
ciones múltiples). 

En cuanto a las formas de violencia, la violencia física es-
tá en primer lugar con un 68 %. Con respecto al lugar don-
de ocurre la violencia, primero se menciona la violencia en 
el hogar (58 %) y en el trabajo (39 %). En cuanto a los mo-
tivos, en primer lugar se encuentra la violencia racial con 
un 42 % (todas las cifras redondeadas).

Según la concepción del estudio, el proceso de elabora-
ción del mismo fue tan relevante como sus contenidos. 
Para crear una documentación de la lucha contra la vio-
lencia de género desde las diversas perspectivas de las mu-
jeres, fue importante que las propias mujeres afroecuato-
rianas fuesen protagonistas del estudio, ya que éste iba a 
ser el punto de partida de su futura acción política y su in-
cidencia. Para lograr eso, las mujeres siempre estuvieron 
involucradas en todas las fases de la elaboración del estu-
dio, desde la formulación del plan de trabajo, pasando por 
la adaptación de la metodología y las herramientas a su 
propio lenguaje y su propia realidad, hasta la publicación y 
aplicación del estudio.

“(…) esta propuesta trabajada por nosotras 
mismas –mujeres afroecuatorianas que, con VOZ 
PROPIA, hicimos el ejercicio de identificar y hacer 
visibles las diferentes formas de violencia de las 
que son víctimas. Además, busca incidir en ins-
tancias gubernamentales y no gubernamentales, 
de forma que sus resultados se conviertan en he-
rramientas e insumos que sirvan para establecer 
políticas públicas que enfrenten la violencia así 
como planes y proyectos que afronten y busquen 
erradicar estos graves problemas sociales”.  
(Mujeres afroecuatorianas de Chota, La Concep-
ción, Salinas y Guallupe) 3.

Efectivamente, la elaboración del estudio cobró su propia 
dinámica. Al concluir la recolección de datos, las activis-
tas involucradas en el proceso se comprometieron a seguir 
dedicándose a la lucha contra la violencia hacia mujeres 
en sus comunidades. Por ejemplo, en un cantón, este com-
promiso se tradujo en un taller con mujeres y líderes co-
munitarias, que adaptaron el estudio para desarrollar una 
posición conjunta en la lucha contra la violencia específi-
camente dirigida hacia mujeres afroamericanas. Otro ta-
ller tuvo consecuencias aún más trascendentales. Las or-
ganizaciones y autoridades locales participantes firmaron 

Foto: © Fundación Azúcar, EcuadorFoto: © ComVoMujer



17

un acuerdo (“Memorándum de entendimiento”) en el que 
se comprometen a luchar firmemente contra la violen-
cia hacia las mujeres. Y para que este memorándum no so-
lo sea una declaración de buenas intenciones, se nombró 
como “veedoras” a estas mujeres que han sido legitimadas 
para encargarse del proceso de monitoreo y rendición de 
cuentas en la implementación del acuerdo.

Los primeros éxitos ya son visibles a nivel local, por ejem-
plo en las actividades de las autoridades locales. La Secre-
taría de los Pueblos ha destacado por organizar capacita-
ciones a nivel municipal en la región del Valle de Chota, 
Ecuador. 

Conclusión: El ejemplo de CONAMUNE muestra de ma-
nera impresionante la importancia decisiva de la apropia-
ción de las medidas. El trabajo con las mujeres y comuni-
dades resultó en el empoderamiento de las mismas y la 
adquisición de cualidades de liderazgo –un requisito para 
la sostenibilidad del proceso de prevención de la violencia 
y hasta un ejemplo para otros países, como lo demuestra el 
siguiente sub-capítulo. 

2.1.2 	 Bolivia:  
Generando y fortaleciendo  
capacidades contra la violencia 

También en Bolivia se realizaron esfuerzos para fortalecer 
las capacidades de las mujeres afrobolivianas en la preven-
ción y la lucha contra la violencia de género en todos los 
niveles –familias, sociedad, Estado. En este sentido, el Cen-
tro Afroboliviano para el Desarrollo Integral (CADIC), en 
cooperación con el programa regional ComVoMujer, orga-
nizó una serie de capacitaciones sobre la problemática de 
la violencia contra mujeres en Caranavi, Coroico, La Paz y 
Chulumani. Las mujeres afroecuatorianas ya habían for-
mulado la agenda de estos eventos:

“... para superar la pobreza primero debe haber 
un proceso organizativo. La fuerza está en las 
organizaciones. Si las mujeres negras no estamos 
organizadas, vamos a seguir siendo manipuladas, 
vamos a seguir de beneficiarias y no de prota-
gonistas de nuestros procesos”. (Mujeres afro-
ecuatorianas de Chota, La Concepción, Salinas y 
Guallupe) 4.

Capítulo II: La vista M
irando cada árbol para lograr ver todo el bosque: La violencia contra las m

ujeres y la interseccionalidad

¿Conoce o ha escuchado casos de  
violencia en su comunidad?

9.8 % 
Sin dato

62.5 % 
Si27.7 % 

No 

Fuente: Encuesta: “Visibilizando y enfrentando la 
violencia – desde las mujeres afroecuatorianas” –
Fundación Azúcar

Personas que agreden a las mujeres/porcentaje

Esposo

Conviviente/marido

Enamorado/novio

Padre

Madre

Hermanos/as

Suegra

Hijos

Nueras

Abuelos

Otras mujeres

Suegro 

Vecinas/os

Otras personas

70.7

50.8

36.4

29.7

27.4

24.5

22.3

20.5

17.2

16.4

15.8

13.7

6.3

3.1

Fuente: Encuesta “Visibilizando y enfrentando la violencia 
– desde las mujeres afroecuatorianas” – Fundación Azúcar  



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
18

En las capacitaciones, las lideresas afrobolivianas adqui-
rieron nuevas competencias, conocimientos y capacidades 
que no solo eran importantes para el ejercicio de sus dere-
chos, sino que también las puso en condiciones de autode-
finirse como actoras políticas:

“Yo creo que más que talleres hemos llevado ade-
lante un proceso de formación… que ha dejado la 
capacidad instalada en las beneficiarias, de ahí la 
importancia de desarrollar procesos que puedan 
ser sostenibles. Sobre el tema de violencia contra 
las mujeres considero… que las mujeres podamos 
tomar consciencia de la problemática y se con-
viertan en agentes de cambio, tanto en sus vidas 
como en la sociedad”. (Responsable de asuntos 
de género de CADIC) 5.

La capacitación se enfocó sobre todo en el fenómeno fre-
cuente de que las mujeres aceptan la violencia dirigida ha-
cia ellas como un “deber ser” casi natural, pensando que 
“así son los hombres, pues”. Esta aceptación del “deber ser” 
por parte de las mujeres reafirma la violencia. El éxito de 
la medida educativa consistió en que las mujeres tomaran 
consciencia de que esta violencia constituye un crimen y 
que tiene consecuencias que limitan su propio desarro-
llo. La consecuencia fue una mucha menor tolerancia a la 
violencia y la disposición de iniciar una lucha para erradi-
carla.

Fortalecidas por los conocimientos adquiridos y el inter-
cambio con sus colegas afroecuatorianas, las participan-
tes formularon sus exigencias y propuestas en cuanto a las 
formas de violencia que habían sufrido, y decidieron am-
pliar su radio de acción –tanto con respecto a su propia or-
ganización como en cuanto a su entorno local.

El proceso de empoderamiento fue tan efectivo que las 
mujeres afrobolivianas, con ocasión de la segunda Asam-
blea General de la Red de Afrodescendientes 6 (realizada 
del 12 al 15 de Septiembre de 2013), aprobaron la primera 
“Declaración de las mujeres afrobolivianas” que sobre to-
do contiene una serie de demandas para la prevención y 
eliminación de la violencia contra las mujeres. Al mismo 
tiempo, la declaración es un documento que causa cons-
ternación porque reitera que existe una gran variedad de 
formas de violencia que sufren sus autoras: violencia físi-
ca, psicológica, sexual, económica, política, espiritual, es-
tructural e institucional, cuyo sustrato es el racismo y el 
sexismo. Toda esta violencia les obstruye el camino –el ca-
mino hacia la justicia y el sistema judicial, y el camino ha-
cia la participación política.

Por lo tanto, sus exigencias están dirigidas hacia el Estado 
para que éste 

   Implemente políticas públicas e inicie acciones que de-
tengan la violencia contra las niñas y las mujeres afro-
bolivianas, 

   acabe con la impunidad de los agresores,
   apruebe un presupuesto para una aplicación adecuada 
de las leyes contra la violencia hacia mujeres y para to-
das las medidas del sector público que promuevan su 
cumplimiento, 

   impulse un desarrollo sostenible en el sentido de la 
Agenda Internacional Post-2015 (Naciones Unidas) y la 
Agenda Patriótica 2015 nacional (Bolivia) para garanti-
zar el derecho de las mujeres a una vida libre de violen-
cia. 

El fortalecimiento de las mujeres afrobolivianas ha gene-
rado que se hayan convertido no solo en titulares de dere-
chos sino en creadoras activas de su propio cambio, con-
tribuyendo así a promover una vida libre de violencia.

“Fruto de los talleres estoy convencida que todos 
y todas podemos aportar a la lucha contra la 

El objetivo de CADIC es el 
fortalecimiento de la identidad 
étnico-cultural de la población 
afroboliviana; para ello realiza un 

trabajo educativo, político y sociocultural. 
Además, pretende fomentar el desarrollo 
sociopolítico en las comunidades, para lo cual 
establecen relaciones con el gobierno, la 
sociedad civil y las organizaciones internacio-
nales.

Fotos: © Ana Clavijo/CADIC, Bolivia



19

violencia hacia las mujeres… éste es nuestro reto 
de ahora en adelante”. (Participante de un taller 
de la municipalidad de Chulumani, de la comuni-
dad de Colpar) 7.

2.2	 Mujeres indígenas 

En América Latina existen más de 400 pueblos indígenas. 
El número estimado de su población asciende a 30 millo-
nes de personas o al 10 % de la población total latinoame-
ricana. Aproximadamente 15 millones de estas personas 
son mujeres. Los países con población indígena más gran-
de son Bolivia, Ecuador y Perú, países que además se ca-
racterizan por una gran diversidad cultural y una variedad 
de idiomas originarios. 

Pero por más marcada que sea la diversidad, las mujeres 
indígenas tienen algo en común: al igual que las mujeres 
afroamericanas, sufren el racismo y la discriminación in-
terseccional y, en consecuencia, de sus formas de violencia.

Con excepción de Ecuador, no existen cifras actuales que 
describan específicamente la magnitud de la violencia 
contra las mujeres indígenas. En Ecuador, el 67.8 % 8 de 
las mujeres indígenas señalaron que habían vivido algu-
na forma de violencia de género. Sin embargo, es muy pro-
bable que la cifra sea mayor, ya que el sistema judicial in-
dígena no lleva registros escritos y rara vez reconoce estos 
delitos como tales. El silencio de las víctimas por miedo y 
vergüenza y la falta de procesamientos penales, también 
por parte de las autoridades estatales, complican aún más 
la recolección de cifras fiables. Los actos de violencia no 

son denunciados por las afectadas, y si los denuncian, rara 
vez hay consecuencias para los agresores. Por lo general, la 
mayoría de los agresores (aproximadamente el 90 %) que-
dan impunes 9.

“... muchas de las veces la mujer, por temor a ser 
agredida físicamente… muchas de las veces no 
denuncian, entonces para eso está la familia; los 
hijos menores adultos podrían denunciar para 
que la autoridad actúe...”. (Entrevista a una mujer 
de Saraguro, Ecuador) 10.

Para evitar malentendidos, cabe señalar que en este con-
texto nos estamos refiriendo sobre todo a la violencia fí-
sica o psicológica en relaciones de pareja. Pero no hay que 
olvidarse de que la definición de la violencia contra las 
mujeres también debe incluir otras formas como la des-
trucción del medio ambiente, la salud y el bienestar social. 
Esto es especialmente relevante cuando se combinan ca-
racterísticas personales interseccionales que fomentan la 
discriminación, tales como el género (femenino) y la etnia 
(indígena o afrodescendiente).

El movimiento de mujeres indígenas ha desarrollado es-
trategias contra estas formas multidimensionales de vio-
lencia. El programa ComVoMujer asumió el papel de inter-
locutor en este diálogo, que se regía por los principios de 
la igualdad de derechos, el respeto mutuo y la aceptación 
cultural. De esta manera, se lograron sinergias que permi-
tían que las demandas de las mujeres indígenas no solo re-
suenen en América Latina o en los países en los que está 
trabajando ComVoMujer, sino que también se expresen a 

Capítulo II: La vista M
irando cada árbol para lograr ver todo el bosque: La violencia contra las m

ujeres y la interseccionalidad

Fotos: © ComVoMujer Bolivia

Foto: © ComVoMujer Bolivia



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
20

nivel global, sobre todo en el marco de las discusiones de 
la Agenda Post-2015 y así “hagan visible” las violencias de 
la que son objeto. 

2.2.1 	 Paraguay:  
Voces de dignidad – usar el arte  
para mostrar y superar la violencia

Paraguay es un país multilingüe, multiétnico y multicul-
tural. Sin embargo, existe poca información sobre la situa-
ción de las mujeres indígenas y menos aún sobre género y 
la violencia de género en el entorno indígena.

Pero estos conocimientos son necesarios para que las es-
trategias y medidas del Estado contra la violencia de géne-
ro sean efectivas, ya que una acción del Estado solo puede 
ser eficaz si coincide con las percepciones y perspectivas 
de las mujeres indígenas. 

La falta de conocimientos, que origina una inadecuada 
planificación de medidas y estrategias estatales, fue un he-
cho que despertó el interés del Grupo SUNU de Acción In-
tercultural. Esta ONG, que trabaja para la comunicación 
intercultural en Paraguay, consideró que con la grabación 
de un documental sería posible subsanar este déficit. Así se 
inició, en conjunto con ComVoMujer, un proyecto de in-
vestigación que pretende representar en una película el te-
ma de la violencia desde el punto de vista de las mujeres 
indígenas –un acto pionero en este ámbito. Efectivamente, 
el documental se enfocaba en las percepciones y experien-
cias de las mujeres indígenas, sus voces y visiones persona-
les. No solo se documentaron las experiencias de violen-

cia dentro de las comunidades indígenas, sino también las 
que las mujeres viven fuera de sus comunidades, es decir, 
sus experiencias con instituciones y prestadores de servi-
cios públicos: 

“Yo he visto muchos casos inter matrimoniales 
por ejemplo, (…) un líder [de la comunidad] casi 
mató a su esposa y le rompió todo la cabeza, 
por el simple hecho de que él estaba borracho, 
la llevaron al hospital. Nosotros le dijimos que 
levantara una denuncia y nadie se animó a hacer 
esa denuncia, nadie hace denuncia, aunque es 
esa denuncia visible, entonces ahí por ejemplo 
entra el Estado si es un hospital público o privado 
tiene que igual denunciar de hecho porque la 
vida está en peligro no importa quién sea, la raza, 
el color nada (...), entonces eso lo que tiene que 
trabajarse”. (Mujer en la secretaría del Consejo 
Continental de la Nación Guaraní) 11.

El trabajo previo a la película abarcó entrevistas y rondas 
de conversaciones con aproximadamente 150 mujeres in-
dígenas, siete entrevistas a expertas/os y 35 entrevistas en 
profundidad.

Así se creó el documental “Voces de Dignidad”, que asumió 
una función clave a nivel nacional en los años 2012 y 2013 
para promover el diálogo entre instituciones públicas y la 
sociedad civil por un lado, y organizaciones y comunida-
des indígenas por el otro. En total, la película se presentó 
10 veces, y en este marco se realizaron conversatorios con 
mujeres indígenas en 5 ciudades.
*	 SUNU es una palabra guaraní que hace alusión a la vibración del trueno, 

la voz del Padre Cielo que viene a fecundar con su rayo de luz a la Madre 
Tierra, figura arquetípica de la cosmología guaraní.

Foto: © UNFoto: © David Florez, Perú

Fotos: © Luis Vera/SUNU



21

Se distribuyeron 300 ejemplares de la película entre líde-
res indígenas, representantes del gobierno, autoridades, 
docentes, profesoras/es, ONGs, periodistas y miembros de 
organizaciones internacionales. Varias comunidades in-
dígenas, por ejemplo Yalve Sanga del pueblo Enhlet y Ce-
rro Poty del pueblo Avá Guaraní, organizaron presentacio-
nes de la película en sus comunidades para discutir sobre 
la temática.

Las fotos tomadas durante la grabación y las entrevistas 
fueron presentadas en dos exposiciones en Asunción, la 
primera de las cuales atrajo a 9,000 visitantes en un lapso 
de dos meses. La curadora del Centro Cultural de la Repú-
blica, donde se realizó esta exposición, elogió la película y 
las fotos como una obra sumamente artística que lograba 
iniciar un diálogo entre actores sociales muy distintos. El 
segundo evento estuvo dirigido a 100 personas adiciona-
les y trató el tema de la violencia contra mujeres indígenas 
desde una perspectiva específicamente intercultural. 

La película “Voces de Dignidad” recorre nuevos caminos, 
ya que presenta la perspectiva de las mujeres indígenas sin 
filtros:

El formato del documental consiste en una aproximación 
intercultural inalterada sobre el tema de la violencia de 
género. De esta forma, literalmente “hace visible” los pro-
blemas de las mujeres indígenas y consigue que se les es-
cuche de manera directa. También ofrece una base para 
futuros estudios sobre el tema. Las nuevas perspectivas y 
los nuevos conocimientos adquiridos son incorporados en 
el desarrollo de campañas adecuadas, ahora basadas en da-
tos y evidencias, y sirven a los distintos actores para adap-
tar estrategias y programas políticos de prevención de la 
violencia hacia las mujeres. A nivel pedagógico, el docu-
mental es un medio apropiado para ser usado en campa-
ñas específicas de educación e información, ya que contri-
buye a la motivación y sensibilización de distintos grupos 
destinatarios.

“Y sí, yo quiero decirle no más que aquellas 
mujeres que son violentadas, que no estén más 
en silencio, que puedan ir a recurrir a cualquier 
persona cuando son maltratadas y que ellas 
tengan también el derecho de, cómo es, tengan 

el derecho y el poder, que digan basta ya al 
maltrato a su persona, verdad, y que no sean más 
tímidas, en esos casos, muchas con [son] tímidas 
por el idioma...”. (Lideresa del pueblo Nivaclé) 12.

2.2.2 	 Ojos bien abiertos –  
La violencia se hace visible

A fines del 2010 en Paraguay se inició una cooperación en-
tre la Coordinadora Nacional de Organizaciones de Muje-
res Rurales e Indígenas (CONAMURI) y ComVoMujer. Su 
base fue la campaña iniciada por CONAMURI “Basta de 
violencia hacia las mujeres del campo”. Se trata de una ac-
ción a largo plazo, que empezó en 2010 y fue presentada a 
un público amplio de una forma sumamente elaborada.

Lo que pretendían los promotores de la campaña fue al-
canzar con sus contenidos al movimiento de campesinos, 
es decir, que estos contenidos formaran parte de la agenda 
de las organizaciones campesinas. Al fin y al cabo, se tra-
ta de sensibilizar a las personas ante la problemática de la 
violencia hacia las mujeres y conseguir que estén dispues-
tas a cambiar valores y actitudes tradicionales patriarcales. 

Para ello, se realizaron cuatro seminarios contra la violen-
cia hacia mujeres rurales, en el marco de fechas emblemá-
ticas nacionales donde se organizaron seminarios inter-
culturales y foros radiales abiertos, entre otras actividades, 
para activar y sensibilizar al público. 200 personas de los 
distintos departamentos de Paraguay participaron en ca-

Capítulo II: La vista M
irando cada árbol para lograr ver todo el bosque: La violencia contra las m

ujeres y la interseccionalidad

CONAMURI es una confederación 
de organizaciones de mujeres 
rurales e indígenas de distintos 
departamentos de Paraguay. Se 

compromete sobre todo con la igualdad de 
derechos entre mujeres y hombres en las 
familias y la sociedad, buscando aportar al 
empoderamiento de mujeres indígenas y 
campesinas, tomando en consideración su 
contexto.

Fotos: © CONAMURI, Paraguay



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
22

da uno de estos eventos. Además, un grupo de mujeres de 
CONAMURI fue capacitado en la moderación de diálogos 
para llevar el trabajo de prevención a las organizaciones 
de base. El plan de capacitación se basaba en materiales de 
apoyo como un documental corto y un guión de debates, 
que pretenden facilitar el diálogo sobre el tema. El docu-
mental incluye una serie de entrevistas auténticas a muje-
res indígenas que narran sus percepciones y experiencias 
con respecto a la violencia contra mujeres en sus propias 
palabras. También hablan de conflictos dentro y fuera de 
las comunidades indígenas y problemas con autoridades 
estatales ignorantes, por ejemplo la policía. El siguiente 
párrafo es una secuencia de una entrevista que forma par-
te de la película:

“Otro caso en situación de violación, llegó una 
compañera indígena, fue para denunciar la vio-
lación de su hija, creo que fue en San Pedro, y le 
[el policía]: eso nosotros no podemos resolver, eso 
ustedes tienen que resolver en su cultura, eso no 
nos corresponde, y no le tomó la denuncia. Pero 
no sólo pasa con indígenas sino con campesinas 
también por una cuestión machista, ahí sí es por 
una cuestión de género pero con las indígenas es 
doblemente por eso de [se] vayan a resolver [las 
dificultades] entre ustedes, nosotros no vamos a 
entrar en líos con ustedes”. (Una integrante del 
Comité Nacional de Conamuri, Paraguay) 13.

La cooperación entre CONAMURI y ComVoMujer ha com-
probado cómo puede ser exitosa una campaña de sensibi-
lización masiva.

La conexión entre estrategias y estructuras de organiza-
ción locales, regionales y globales contra la violencia hacia 
las mujeres fue sumamente efectiva. A nivel nacional, se 
logró que el VI Congreso Nacional de CONAMURI decla-
rara que la elaboración de un plan de sensibilización sería 
uno de sus enfoques. Éste funciona bajo el lema “Ñañan-
gareko tekovére, teko sã’ÿre opa haguã ñemboharái ku-
ñáre” – “En defensa de la vida, la soberanía y por el fin de 
la violencia”.

Pero la campaña también tuvo que ser impulsada a nivel 
local para alcanzar zonas rurales remotas. Esto se consi-

guió a través de cooperaciones con canales de radio alter-
nativos que informaron sobre talleres y eventos de capa-
citación, así como sobre el tema de la violencia contra las 
mujeres en general. 

No menos importante para su éxito, fue el hecho de que la 
campaña fuese periódica. Gracias a su repetición anual, y 
siendo una campaña de largo plazo, las personas e institu-
ciones involucradas tienen suficiente tiempo para prepa-
rar sus expresiones artísticas contra la violencia hacia las 
mujeres. Sus acciones originales, entre ellas documenta-
les cortos, teatro comunitario, spots radiales, teatro calle-
jero o murales por la no violencia, resultan en una mayor 
sensibilización de la sociedad. Esto se evidencia en el he-
cho de que también se ha podido encontrar a líderes hom-
bres que se involucran como expositores o activistas en un 
tema frente al que antes solían cerrar los ojos. De esta for-
ma, la violencia contra la mujer se vuelve visible para to-
dos y todas como lo que realmente es: un problema social 
que requiere de una urgente solución. 

Foto: © Luis Vera/SUNU

Fotos: © CONAMURI, Paraguay



23

2.2.3 	 Mostrando los distintos árboles:  
Diálogo Regional “Voces de  
Dignidad” 

El documental paraguayo descrito previamente le dio su 
nombre a un proceso mucho más global: el llamado Diá-
logo Regional “Voces de Dignidad” que busca crear nexos 
amplios entre mujeres indígenas, campesinas y activistas 
cuya comunicación –el intercambio de informaciones y la 
discusión de estrategias– será apoyada y fortalecida, tam-
bién en el marco de objetivos globales como incluir el de-
recho a una vida libre de violencia en la Agenda Post-2015. 

En el Diálogo Regional organizado por SUNU y CONA-
MURI participaron mujeres de Ecuador, Bolivia y Perú, el 
Enlace Continental de Mujeres Indígenas de las Américas 
(ECMIA, que a su vez forma parte de FIMI), la Coordinado-
ra Latinoamericana de Organizaciones del Campo (CLOC), 
la organización campesina Vía Campesina y la Red de Or-
ganizaciones de Jóvenes Indígenas del Abya Yala, además 
del Ministerio de la Mujer, representado por la Ministra, 
un representante de la Embajada Alemana y la directora 
de la GIZ en Paraguay.

Un problema complejo y multidimensional como el de la 
violencia de género siempre requiere soluciones globales 
e integrales. Sin embargo –para volver a la metáfora usada 
al inicio de este capítulo– siempre es necesario mirar a ca-
da árbol individualmente en toda su particularidad. En es-
ta situación complicada se recurría a la experiencia de las 
contrapartes, lo que asegura que las contribuciones, las de-

mandas y las propuestas de las mujeres indígenas se escu-
chen en el bosque del discurso globalizado, donde se for-
mulan los objetivos del milenio.

 “Levantamos hoy nuestras voces de dignidad… 
reconociendo nuestros esfuerzos y experiencias 
de incidencia con el objetivo de la conquista de 
una vida libre de violencia para las mujeres indí-
genas. Exigimos los Estados la implementación 
de políticas públicas (…) que encaminen acciones 
para garantizar el derecho a una vida libre de 
violencia para las mujeres indígenas (...), planes 
y programas específicos para mujeres indígenas 
con presupuestos adecuados, para la superación 
de las diversas formas de discriminación y los 
diversos tipos de violencias (...) la implementación 
de mecanismos adecuados, eficientes y eficaces 
ante denuncias realizadas por mujeres indígenas”. 
(Declaración del Diálogo Regional “Voces de 
Dignidad”) 14.

Como consecuencia del Diálogo Regional, se formó un 
grupo de seguimiento al proceso de la Agenda Post-2015 
en Paraguay. El objetivo fue apoyar a las mujeres indíge-
nas de este país para que lograran asumir un papel activo 
en los debates internacionales, donde suelen estar subre-
presentadas. Un resultado concreto fue la participación de 
tres mujeres indígenas de Paraguay en la Conferencia Glo-
bal de Mujeres Indígenas en Lima (Perú). Asimismo, el se-
guimiento pretendió establecer vínculos entre las agendas 
globales y las acciones locales en la lucha por el derecho a 
una vida libre de violencia, con numerosas rondas de diá-
logos para la sensibilización, información y reflexión que 
contribuyeran a este fin.

El Manifiesto del Diálogo Regional “Voces de Dignidad”, 
sus demandas y propuestas tuvo una influencia notable 
en la agenda pública regional y registró una acogida con-
siderable en distintos medios en los países de la región. 
Por último, pero no menos importante, se difundió a nivel 
global a través de la Association for Women‘s Rights in De-
velopment (AWID). 

Capítulo II: La vista M
irando cada árbol para lograr ver todo el bosque: La violencia contra las m

ujeres y la interseccionalidad

Foto: © ComVoMujer Paraguay



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
24

Notas

1	 Fuente: Encuesta nacional de violencia de género 2011 , realizada 
por el Instituto Nacional de Estadística y Censos (INEC).

2	 Fundación Azúcar/CONAMUNE/ComVoMujer/GIZ: Haciendo 
Visible y enfrentando la violencia contra las mujeres afroecuato-
rianas, 2012, p. 7.

3	 Ibid., p. 8.

4	 CLACSO-CROP. Consejo Latinoamericano de Ciencias Socia-
les-Programa –Pobreza y desigualdad en América Latina y el 
Caribe, mayo de 2011– Exclusión, pobreza y discriminación racial 
en los afroecuatorianos, pp. 199 – 223. En: Fundación Azúcar/
CONAMUNE/ComVoMujer/GIZ: Haciendo Visible y enfrentando 
la violencia contra las mujeres afroecuatorianas, 2012, p. 8.

5	 Entrevista a una participante del taller “Formación política por 
una vida libre de violencia para las mujeres afrobolivianas”, Fe-
brero – Octubre de 2013.

6	 La Red de Afrodescendientes es una sub-organización de la Red 

de Mujeres Afrolatinoamericanas, Afrocaribeñas y de la Diáspora.

7	 Entrevista a una participante del taller “Formación política por 
una vida libre de violencia para las mujeres afrobolivianas”, Fe-
brero – Octubre de 2013.

8	 Fuente: Encuesta nacional de violencia de género 2011, realizada 
por el Instituto Nacional de Estadística y Censos (INEC). 

9	 Cladem/ComVoMujer/GIZ, Gewalt gegen Frauen in Lateiname-
rika – Im Fokus: Indigene Frauen, Fakten – Informationen – Hin-
tergründe, 2010, p. 1.

10	 ProIndigena/ComVoMujer/GIZ/Federación Interprovincial de 
Indígenas Saraguro (FIIS): Impunidad ante la violencia hacia las 
mujeres indígenas en el acceso a las justicias, Quito, 2012, p. 25.

11	 Grupo Sunu/ComVoMujer/GIZ: Voces y percepciones de las 
mujeres indígenas en Paraguay sobre las prácticas, conceptos, 
significados, actores y roles relacionadas a las violencia basada en 
el género, Asuncion, 2012, p. 45.

12	 Ibíd., p. 118.

13	 Ibíd., p. 60.

14	 Declaración de las participantes indígenas del diálogo regional 

“Voces de Dignidad”, Asunción, 27 de Agosto de 2013.

Fotos: © Luis Vera/SUNU



25

Este capítulo se centra en las dimensiones y manifestacio-
nes de la violencia contra las mujeres con las cuales el pro-
grama regional ComVoMujer se ha visto confrontado en 
su trabajo, en los cuatro países contrapartes: Bolivia, Ecua-
dor, Paraguay y Perú.

Todas estas formas de violencia representan un ataque a la 
dignidad humana y al principio de la igualdad, destruyen 
la identidad y la confianza de las mujeres y, finalmente, li-
mitan y hasta mutilan sus vidas. No hay que engañarse: en 
el caso de las formas extremas de violencia, estamos ante 
nuevas formas de esclavitud que “culminan” en una muer-
te evitable –se podría evitar si no fuese por la pasividad 
de la sociedad y las instituciones ante una larga y repetida 
historia previa de violencia–.

Aunque no todas las formas de violencia contra las muje-
res necesariamente implican la violencia directa, física, to-
das ellas sí causan un sufrimiento indescriptible. Todas 
ellas además –aunque solo sean sutiles y simbólicas– for-
man parte de un sistema opresor de las mujeres que final-
mente las destruye en cuerpo y mente. 

Si aquí abordamos la magnitud de la violencia, lo hacemos 
para poner énfasis en cómo actúa ésta: destruyendo el po-
tencial de desarrollo de las mujeres. Es decir, que se utili-
za para aplastar –lamentablemente en muchos casos en el 
sentido literal de la palabra– la creciente importancia so-
cio-económica de las mujeres. No es una casualidad que 
el fenómeno de la violencia esté correlacionado estrecha-
mente con la negación de sus derechos (individuales y co-
lectivos). Con lo cual la hipótesis de que existe una cone-
xión entre, por un lado, la nueva posición de las mujeres 
debida a un cierto empoderamiento y, por el otro, la vio-
lencia dirigida hacia ellas, aparece como bastante proba-
ble. 

3.1	 Formas de violencia contra las mujeres

La violencia contra las mujeres es un mal que probable-
mente es tan antiguo como la historia de la humanidad. 
Ocurre y ha ocurrido siempre en los ámbitos más diversos 

relacionados con las mujeres. Atenta contra sus vidas y sus 
cuerpos por la simple razón de que son mujeres.

Por lo tanto, no es una casualidad que el espacio supuesta-
mente más seguro para los seres humanos –su hogar– sea 
el lugar más inseguro para las mujeres, ya que su existen-
cia, por lo menos hasta hace poco, justamente se ha limita-
do a este espacio, casi con exclusividad. Ahora las mujeres 
conquistan más y más ámbitos de la vida, pero la violencia 
lamentablemente las acompaña hasta ahí. Esto se muestra 
con una claridad escalofriante en el caso de las mujeres en 
cargos públicos o políticos. Ellas están expuestas a formas 
de persecución y violencia muy particulares. 

3.1.1	 La violencia física

La violencia física es una de las formas más frecuentes de 
violencia contra las mujeres y, casi siempre, va de la ma-
no con la violencia psicológica. Ya que los actos de violen-
cia mayormente ocurren en casa, los niños y las niñas ya 
saben desde una edad muy temprana que la persona más 
cercana a ellos/as sufre violencia y la asocian con “el gol-
pe”. Según las encuestas más recientes en Ecuador y el Pe-
rú, la prevalencia de la violencia física contra mujeres as-
ciende a un 38 % 1 y 37.2 % 2, respectivamente.

Las formas de violencia descritas a continuación, son solo 
una parte del sinnúmero de tipos de violencia física a los 
que están expuestas las mujeres: sufren golpes, se las mal-
trata con objetos cortopunzantes, se les tira objetos con-
tundentes, se les jala el cabello, se las arrastra por el piso, 
se las ata, se las aprieta contra la pared y, en casos extre-
mos, esta violencia puede continuar hasta el (intento de) 
feminicidio. 

“... cuando ya mi hija tenía casi dos años los 
problemas entre nosotros seguían y él siempre 
me insultaba, me trataba mal,… él me golpeó en 
la cara, me tiró puñetes y patadas en el suelo, me 
rompió una costilla”. (Mujer, 26-35 años, campa-
ña “Cartas de Mujeres”, Perú).

“... me quedé embarazada, los golpes, humilla-
ciones, gritos, celos me obligaron a salirme del 
colegio, fue un matrimonio de tortura…”. (Mujer, 
campaña “Cartas de Mujeres”, Quito, Ecuador).

El feminicidio, es decir el asesinato de mujeres a causa de 
su género, es la forma más extrema de la violencia hacia 
las mujeres. Típicamente, las víctimas de este crimen an-
tes han sufrido frecuentes ataques de violencia psicológi-
ca, física o sexual. 

Existe una relación proporcional comprobada entre el nú-
mero de feminicidios y el grado de aceptación de la vio-
lencia dentro de una sociedad. Es justamente esta acep-
tación, que favorece un clima de tolerencia social e 
institucional hacia estos crímenes, la que colabora con la 
impunidad de los victimarios. Por otro lado, a la víctima se 

Capítulo II: La vista M
irando cada árbol para lograr ver todo el bosque: La violencia contra las m

ujeres y la interseccionalidad

Capítulo III: El tacto

Sentirlas en carne propia: 
Las distintas formas  
de violencia contra  
las mujeres



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
26

le niega el acceso a la justicia, la protección y la indemni-
zación (véase capítulo 4).

Son diversas las razones por las que se asesina a las muje-
res; el aspecto que todas tienen en común es que se trata 
del deseo de dominarlas, controlarlas y poseer sus cuerpos. 
Declaraciones de los agresores como “la maté por celos”, 
“no quería tener sexo conmigo”, “me daba la espalda/me 
engañaba/me era infiel” aluden a algunas de estas razo-
nes. También se presenta el motivo de usar la violencia pa-
ra limitar a las mujeres a sus papeles tradicionales: “No les 
daba de comer a nuestros hijos”, “estaba parada en la calle 
haciendo no sé qué” etc. Es decir, que en el fondo de estos 
crímenes severos se encuentra el apoyo a una estructura 
patriarcal que coloca a los hombres por encima de las mu-
jeres y les da el derecho de dominarlas.

El Perú es el único país en América Latina cuyo sistema ju-
rídico registra casos de feminicidio. Desde febrero de 2009 
(comienzo de los registros) hasta noviembre de 2011, la fis-
calía registró 360 casos comprobados de feminicidio en to-
do el país, además de otros 108 posibles femincidios. En 
total, serían 468 casos, casi el doble del número de asesina-
tos de mujeres por otros motivos. 

En general, existen cifras alarmantes sobre feminicidios a 
nivel regional. Según el Observatorio de Igualdad de Géne-
ro de la Comisión Económica para Latinoamérica y el Ca-
ribe (CEPAL), solo en el año 2011 se registraron en Améri-
ca Latina 1.139 femincidios. También son escalofriantes las 
modalidades de asesinato. Las víctimas mostraban huellas 
de crueldad excesiva: las habían despedazado, asfixiado, 
matado a tiros, matado a golpes, envenenado, estrangula-
do o incluso quemado vivas. Y para acabar con un mito: la 
mayor parte de los feminicidios no fueron cometidos ba-
jo los efectos del alcohol, sino que se perpetraron de forma 
premeditada –suelen ser el final de una terrible y continua 
larga historia de violencia psicológica, física y sexual. 

“... el 2 de Septiembre mi prima Andrea S. llegaba 
a su casa para preparar el almuerzo para su 
familia, llegó aproximadamente a las 4 de la 
tarde y llegó su esposo Carlos Z y comenzó una 
discusión la cual terminó en tragedia. Carlos Z 

asesinó a mi prima Andrea S. con aproximada-
mente 20 puñaladas, la alejó de sus sueños, de 
la vida, de su familia, de sus hijos. Es algo muy 
fuerte, un feminicidio, una violencia intrafamiliar; 
se fue de nuestras vidas y él sigue libre, anda por 
las calles, como un ciudadano normal, eso no 
es justo”. (carta anónima, campaña “Cartas de 
Mujeres”, Quito, Ecuador).

Sin embargo, lo que también es cierto es que los feminici-
dios son evitables, justamente porque existe una historia 
previa de violencia sobre la que las autoridades competen-
tes a menudo estuvieron informadas. Si éstas hubiesen to-
mado en serio las denuncias y las señales y tomado medi-
das efectivas de protección a tiempo, la mayoría de estas 
mujeres asesinadas aún estarían vivas. Además esta mis-
ma historia de violencia es la que no permite clasificar es-
te asesinato como homicidio “por emoción violenta” y con 
ello minimizarlo. Aunque en distintos países están previs-
tas medidas de protección para las mujeres afectadas, tales 
como prohibiciones para que el agresor se acerque a la vi-
vienda de la mujer, o la prohibición de entrar en contacto 
con ella, estas disposiciones inhibitorias han resultado cla-
ramente insuficientes.

Bolivia, Perú y Ecuador, cuentan con el tipo penal del fe-
minicidio claramente definido en el derecho penal. Sin 
embargo, las normas jurídicas son solo el inicio de la ba-
talla. Lo que sería aún más importante es una política pú-
blica sostenible que se comprometa decididamente con la 
prevención y la lucha contra la violencia hacia las muje-
res, formando un frente integrado que incluya al Estado, 
al sector privado y a la sociedad. Un ejemplo de una coo-
peración exitosa entre los distintos sectores de la socie-
dad existe en Bolivia, donde la ONG CIDEM ha trabajado 
el problema del feminicidio en cooperación con la Defen-
soría del Pueblo, el Viceministerio de Igualdad de Oportu-
nidades, los medios de comunicación y las familias de las 
víctimas.

3.1.2	 La violencia psicológica

Como hemos señalado más arriba, la violencia psicológi-
ca casi siempre ocurre en conjunto con otras formas de 
violencia. Las consecuencias emocionales y mentales de la 
violencia psicológica para las mujeres afectadas son suma-
mente graves, constituyéndose, además, a menudo en el 
factor que impide que se pueda romper el ciclo de violen-
cia. Asimismo, es muy difícil de comprobar. En Ecuador, la 
prevalencia de la violencia psicológica contra las mujeres, 
según las cifras registradas, asciende as 53.9 %; en Perú lle-
ga hasta a 66.3 %.

Esta forma de violencia incluye insultos, humillaciones, 
celos enfermizos, indiferencia, amenazas o engaño. Tam-
bién en este caso los niños y las niñas la reconocen rápida-
mente y la definen como “el grito”.

Foto: © CIDEM Bolivia



27

Los insultos que escuchan más a menudo las afectadas 
cuestionan su inteligencia, critican su aspecto físico o su 
comportamiento sexual y/o aprovechan el miedo a estar 
sola.

“... he vivido casi 15 años de mi vida al lado de 
un hombre que lo único que hizo fue insultarme, 
tratar de día a día hacerme ver que yo era una 
persona muy inferior a él, que no era capaz de 
lograr nada sin ayuda, etc.” (Mujer, 26-35 años, 
carta No. 4402, campaña “Cartas de Mujeres”, 
Perú).

“...a veces que quiero cerrar mis ojos y olvidar el 
pasado, tan frío, tan hostil, tan pesado, es verdad 
que la vida da vueltas y como dice mi abuela 
“todo se paga en esta vida”, pero mi pregunta es 
las cicatrices se curan, el dolor físicos pasa, pero 
¿el pedazo muerto de mi alma cuándo volverá a 
revivir?...”. (Carta anónima, campaña “Cartas de 
Mujeres”, Quito, Ecuador).

3.1.3	 La violencia sexual

La violencia sexual no solo abarca todos los actos sexua-
les que se cometan mediante la fuerza o la coacción, como 
el acoso sexual y la violación, sino también comentarios o 
insinuaciones sexuales no deseados y la venta o el uso de 
cualquier tipo de sexualidad mientras que implique una 
violación del derecho a la autodeterminación sexual.

Al igual que las formas anteriores, este tipo de violencia 
trata de someter el cuerpo y la voluntad de la mujer. Las 
mujeres suelen arrinconar estos episodios de sus vidas en 
su propio mundo íntimo, ya que “una” habla sobre la vio-
lencia sexual aun menos que sobre las otras formas de vio-
lencia. 

“... ya estaba cansada, de los insultos, de los 
golpes en ese momento no eran palizas pero sí 
jalones de pelo, empujones en ocasiones, puñetes 
en el estómago… muchas veces me tomaba a la 
fuerza y tenía relaciones sexuales conmigo contra 
mi voluntad, eso era lo peor me sentía tan vulne-
rable me sentía tan poca cosa, me sentía menos 
que la basura…”. (Mujer, 26 -35 años, carta en 
línea No. 2409, campaña “Cartas de Mujeres”, 
Perú).

Como se sabe, estos delitos no se limitan a las relaciones 
de pareja, sino también se dirigen con demasiada frecuen-
cia contra niñas y adolescentes del sexo femenino en el 
entorno familiar. Los agresores son el padre o padrastro, el 
cuñado, el primo, el tío, el hermanastro o el abuelo. 

“... el abuso sexual en niños es algo con lo que yo 
viví por muchos años; ¿sabes?, la mente de un 
niño es muy fácil de manipular y de comprar su 
conciencia y voluntad, cuando eres tan inocente 
como para no entender que tocar a otra persona 
no es un juego, cuando tu sexualidad la explora 
un abusivo enfermo, a los 5 años y lo hace por 
mucho tiempo… ¿Cómo remediar esto en silen-
cio? ¿Cómo lograr una vida plena en matrimonio 
después de semejante abuso? La verdad no lo sé 
a ciencia cierta, solo sé que lo callé, porque no 
entendía y porque amaba a mi madre más que a 
nada en el mundo y pensaba que me dejaría si le 
decía lo que pasaba...” . (Carta anónima, campa-
ña “Cartas de Mujeres”, Quito, Ecuador).

El acoso sexual también ocurre en el espacio público, por 
ejemplo en el bus o en la calle, y sobre todo afecta a las 
adolescentes femeninas –pero también a las niñas peque-
ñas– que se sienten agredidas por miradas ofensivas, piro-
pos indecentes o tocamientos indebidos. Por miedo a con-
vertirse en víctimas de ataques, muchas mujeres cambian 
su estilo de vida, no ejerciendo su derecho a moverse libre-
mente.

“... la realidad de lo que sucede en el ecobus 
[línea de buses en Quito, Ecuador] es bastante 
mortificadora, por no poder subir a uno con total 
tranquilidad. Es por eso que debemos dejar a un 
lado la vergüenza y hablar…”. (Carta anónima, 
campaña “Cartas de Mujeres”, Quito, Ecuador).

Y finalmente, la violencia sexual también existe en otros 
contextos, por ejemplo en el de los conflictos armados en 
los cuales se abusa de los cuerpos de las mujeres, usán-
dolos como “armas” o botín de guerra. En estos casos, los 
agresores son agentes del Estado o miembros de grupos 
terroristas. Más información sobre este tema se encuentra 
en la sección 3.2. 

3.1.4	 La violencia económica

El hombre muchas veces abusa de la hegemonía masculi-
na en la relación de pareja para ejercer presión económi-
ca sobre la mujer. Esto puede ocurrir de dos maneras. La 
primera consiste en que el hombre aprovecha la depen-
dencia económica de su pareja para atarla a él o a la casa 
más fuertemente y someterla a sus deseos. También pue-
de impedirle el acceso al trabajo remunerado o por lo me-
nos obstaculizar su búsqueda de trabajo, no encargándose 
de los/as hijos/as ni en lo personal ni en lo económico, im-
poniéndole toda la carga a su mujer. Esta situación puede 
ir acompañada de chantaje sexual, por ejemplo cuando el 
hombre usa la sumisión sexual como requisito para la ma-
nutención de hijos e hijas o la amenaza con no reconocer-
los legalmente. La segunda forma implica que el hombre 
le quita a su pareja el dinero que ella ha ganado y vacía sus 
cuentas bancarias. 



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
28

“Yo he sido maltratada, mi esposo no me daba 
para mi diario… no me daban para que coman 
mis hijos, ahora ya mayores, yo los alimenté, 
nunca les faltó comida porque yo trabajé”. (Mu-
jer, 26-35 años, carta No. 3313, campaña “Cartas 
de Mujeres”, Perú).

3.2	 La violencia hacia mujeres indígenas

Hasta este punto hemos descrito los distintos niveles y 
las variantes de la violencia contra las mujeres, incluyen-
do los lugares en los que se produce, de una manera gene-
ral. Sin embargo, con respecto a las mujeres indígenas es 
necesario ser más específicos, porque ellas están expuestas 
al fenónemo de la interseccionalidad, ya mencionado re-
petidamente, es decir, que varios factores de exclusión se 
suman en su caso. Ello agrava y complica el problema de la 
violencia o aumenta el riesgo de las mujeres, que están ex-
puestas a situaciones de mayor vulnerabilidad. 

“… hablar en singular de la violencia, esconde 
otras formas de violencias, diferenciadas, guar-
dadas, aplicadas y ejercidas de diferente manera 
e intensidad si se trata de una mujer o una niña 
urbana o rural...”. (ECMIA y Chirapaq, 2013).

A continuación se ilustrarán detalladamente las formas 
específicas de violencia a las que están expuestas las mu-
jeres indígenas y que ellas denuncian públicamente como 
un ataque a su derecho a una vida libre de violencia. Pa-
ra ello, se presentan informaciones del programa regio-

nal ComVoMujer 3 y de la publicación “Violencias y Muje-
res Indígenas” 4, que llegan a las mismas conclusiones, es 
decir, que confirman que se trata de una problemática que 
agobia tanto las vidas cotidianas de las mujeres indígenas 
en América Latina.

3.2.1	 La violencia familiar

Aunque existen informaciones sobre violencia entre fami-
liares o entre mujeres, la violencia familiar mayormente es 
perpetrada por hombres contra mujeres. Testimonios afir-
man que las largas distancias hasta los servicios de asisten-
cias o de asesoría contribuyen a que los casos de violencia 
física puedan volverse extremos fácilmente. 

“... vi a nuestras hermanas del campo, maltrata-
das. Él la arrastraba con su caballo, la golpeaba 
con un palo, con una piedra. Me dolía bastante 
y no sabía qué hacer… Luego comenzamos a 
trabajar con las mujeres maltratadas… Nos ha 
chocado, nos ha traumado ver cuánto abuso se 
reveló. Nuestras compañeras venían sangrando, 
con la soga por el cuello venían. Venían total-
mente maltratadas internamente. Con esto nos 
hemos vuelto más fuertes”. (Encargada de una 
defensoría comunal en la provincia de Cusco 5).

Muchos de los testimonios también confirman la relación 
entre la violencia doméstica y las estructuras del machis-
mo. El desequilibrio del poder entre los géneros es más 
que evidente:

“... en casa el hombre es prepotente, jefe, mandón. 
Típicamente desde años atrás hay un reglamen-
to, ley de familia que dice que hay que servir al 
hombre y el hombre al trabajo”. (Entrevista a una 
mujer del pueblo de los Saraguro, Ecuador 6).

Además existe una clara tendencia en las comunidades in-
dígenas de revertir la culpa o la responsabilidad, es decir, 
culpar a las mismas mujeres por la violencia que están su-
friendo (“Algo habrás hecho”) o a justificar estos hechos 
(“Estaba borracho pues”). Una justificación muy popular 
es la acusación de que las mujeres no han cumplido con su 
obligación de “mantener la unión en la pareja”. Las muje-

Foto: © ComVoMujer Bolivia

Foto: © Irma Campos, Bolivia



29

res escuchan este argumento muy frecuentemente cuan-
do, en su búsqueda de ayuda, se acercan a integrantes de la 
familia de su pareja. 

“... alguna vez tuve la oportunidad de hablar con 
mi cuñada… le contaba todo, cómo habíamos 
vivido, cómo era yo con él, lo bueno y lo malo… y 
cuando en una de esas ella trató de maltratarme 
a mí, me dijo que yo era esto, esto otro, ya no me 
gustó y no volví a contar a nadie más comencé a 
callar”. (Entrevista a una mujer del pueblo de los 
Saraguro, Ecuador 7).

Un aspecto interesante es el hecho que señala ECMIA, que 
la multicausalidad de la violencia familiar adquiere una 
dimensión adicional debido a la posibilidad de acusar a las 
mujeres de traicionar la cultura indígena cuando éstas su-
puestamente se orientan por estándares culturales occi-
dentales. Esta acusación puede ser sacada del ámbito fami-
liar y llevada hasta el nivel de la comunidad.

“Cuando las mujeres indígenas desafían normas 
y prácticas cuturales es visto como una trai-
ción dentro de sus pueblos, por lo que ellas se 
encuentran permanentemente en conflicto entre 
su identidad cultural y su identidad de género”. 
(ECMIA – Chirapaq).

3.2.2	 La violencia sexual en la comunidad y 
en el contexto de conflictos armados

La violencia sexual de ninguna manera se limita al ámbito 
de la familia. Ocurre de manera más o menos abierta tam-
bién en las comunidades, siendo las más afectadas las ni-
ñas pequeñas y adolescentes y las mujeres jóvenes (por lo 
menos en cuanto a los actos violentos denunciados). 

 “Si cantidad, hay, de violencia (a) mujer.… 
Bastante, hay violencia familiar, de violencia 
sexual, así (a) las niñitas le agarran, no más como 
animales. Chiquititas, le miran cuando caminan. 
Chiquititas, han agarrado, y lo han violado. Sigue 
todavía eso...”. (Mujer de un pueblo de la provin-
cia de Cusco 8).

El hecho de que la violencia sexual es un elemento funda-
mental de los conflictos armados y las ocupaciones milita-
res, también ha afectado a las mujeres indígenas. Cuando 
los pueblos indígenas exigieron sus derechos y el respeto 
por sus territorios, se desplegaron las fuerzas armadas en 
su contra. Durante estas fases de opresión ocurrió un sin-
número de violaciones de derechos humanos contra hom-
bres y mujeres: detenciones arbitrarias, tortura, desapari-
ción de personas, desplazamientos forzados –y donde los 
hombres conquistaban el terreno, también ocupaban los 
cuerpos de las mujeres. Se puede decir que los cuerpos de 
las mujeres indígenas se convertían en un campo de bata-
lla adicional, a través de violaciones (masivas), embarazos 
no deseados, esterilizaciones forzosas u otras formas de 
violencia sexual.

“... las mujeres indígenas, particularmente las 
que habitan en zonas rurales, en contextos de 
desigualdad, exclusión y pobreza extrema, suman 
además el estar en medio de conflictos armados 
internos, en los cuale[s], en muchos casos no sólo 
han perdido sus pertenencias, sino también sus 
familias y sus cuerpos”. (ECMIA y Chirapaq, 2013). 

“En el Perú, durante el período de violencia po-
lítica entre 1980 y 2000, más de dos mil mujeres 
fueron víctimas de abuso sexual y 850, de otras 
formas de agresión (desnudo forzado, prostitu-
ción forzada y tocamientos indebidos)...”. (Diario 
La Primera, Perú, 03/12/12).

3.2.3	 La trata de personas y sus distintas 
formas 

La trata de personas es una forma moderna de esclavitud 
y se refiere a la “captación, el transporte, el traslado, la aco-
gida o la recepción de personas, recurriendo a la amenaza 
o al uso de la fuerza u otras formas de coacción, al rapto, al 
fraude, al engaño, al abuso de poder o de una situación de 
vulnerabilidad o a la concesión o recepción de pagos o be-
neficios para obtener el consentimiento de una persona 
que tenga autoridad sobre otra, con fines de explotación” 9.

Capítulo III: El tacto Sentirlas en carne propia: Las distintas form
as de violencia contra las m

ujeres

Foto: © John Isaac, UN



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
30

La difícil situación económica y el despliegue militar del 
Estado forzaron a mujeres indígenas a migrar hacia las 
ciudades o a países vecinos para encontrar trabajo pa-
ra mantener a sus familias. No tenían otra alternativa que 
abandonar sus territorios y aceptar trabajo bajo condicio-
nes precarias, lo que al mismo tiempo las exponía a una 
mayor discriminación y a un mayor riesgo de ser víctimas 
de violencia de género. Estas circunstancias, junto con la 
destrucción y la pérdida de sus redes sociales y relaciones 
culturales, sin duda aumentaban la probabilidad de que 
estas mujeres se convirtieran en víctimas de trata de per-
sonas y explotación económica 10.

La trata de mujeres con el fin de la explotación  
económica 

Los trabajos o servicios forzados (es decir, un tipo de ser-
vidumbre) son y han sido desde siempre parte de la vida 
de las mujeres del campo; pero esto no cambia el hecho de 
que en este contexto exista una relación basada en la vio-
lencia. Más recientemente, las mujeres de comunidades 
indígenas corren un peligro aún mayor debido a la exis-
tencia de las industrias extractivas 11. A causa de una fal-
ta de regulación y control estatal, las empresas pueden ex-
plotar con facilidad la mano de obra de las mujeres.

“Aquí… vivimos de la agricultura y hay bas-
tante iletrado… muchos jóvenes, señoritas, son 
maltratados, son como esclavos… los patrones, 
todo eso, los maltratan. A veces, no se les paga 
como debe ser, sino que también se aprovecha el 
tiempo que les usa...”. (Mujer de una comunidad 
de la provincia de Cusco 12).

La trata de mujeres con el fin de la explotación sexual 

La trata de personas, cuando las víctimas son mujeres, sue-
le tener un fondo sexual. Las víctimas en su mayoría son 
mujeres jóvenes. Las obligan a ejercer la prostitución, por 
supuesto sin que la “utilidad” comercial las beneficie.

“… Ahora, en cuanto a la explotación de las 
comunidades nativas, lo que sí vemos cotidia-
namente, es que muchas mujeres de las comuni-
dades nativas son sacadas de las comunidades 

para ser explotadas sexualmente, en la ciudad… 
Mujeres jóvenes, adolescentes de 14, 15, 16 años. 
… Necesitamos más apoyo”. (Fiscal pronvicial de 
Satipo/Perú 13).

“En realidad acá suceden esas cosas por ejemplo, 
hay señoras que van y contratan gente, dicen 
se necesita chicas de buena presencia, con buen 
sueldo para limpieza, engañando a las personas, 
pero es para prostituirlas. Les dan un dinero y las 
chicas inocentemente agarran el dinero – ¿Qué 
pasa luego? Le dicen que tiene que hacer ese tra-
bajo y si no le gusta a la chica le obligan porque 
está lejos de su familia...”. (Testimonio, provincia 
de Abel Iturralde – La Paz, Bolivia 14).

3.2.4	 Las esterilizaciones forzosas

Algunos Estados ejercen una forma de violencia sexual es-
pecial con el argumento del “control poblacional”: la este-
rilización forzosa. Afecta sobre todo a la población indíge-
na, donde especialmente mujeres, niños y niñas, viven en 
extrema pobreza e inseguridad, con más necesidades insa-
tisfechas y menos oportunidades de desarrollo.

En América Latina, el Perú fue el país que implementó la 
esterilización forzosa como parte de la política poblacio-
nal y demográfica del Estado (entre 1995 y 2000), especial-
mente en las zonas más pobres del país. Las mujeres fue-
ron literalmente capturadas por el personal de salud para 
ser sometidas a esta operación, muchas veces sin su con-
sentimiento. Muchas mujeres reportaron que las habían 
engañado y/o no las habían informado debidamente sobre 
la esterilización como método anticonceptivo, y que des-
pués las habían abandonado a su suerte.

Aquí, una vez más, se pone en evidencia el enorme des-
precio por las mujeres en las zonas rurales, su vida y su sa-
lud. Y aparentemente la situación no ha cambiado mucho, 
ya que hasta hoy las mujeres se quejan de este asunto. Fal-
ta una política pública que les brinde a estas mujeres un 
cuidado adecuado. Fueron víctimas de su propio Estado, y 
ahora éste las vuelve a convertir en víctimas por la falta de 
servicios de salud.

Foto: © FOSIN, GIZ-EU



31

“... Cuando vamos a la chacra bastante dolía. Y 
en la tarde regresamos, cabeza dolía, mis manos 
arden, y los pies, la vagina, también arden, así. 
Por infección hace eso. Cada vez cuando vaya-
mos a un centro de salud, casi no atienden ya; 
no atienden, se han aburrido. Pastillitas no más 
dan, pastillitas, así no más… 300 mil mujeres en 
todo el Perú. De mi comunidad, 200 mujeres. Si, 
en tiempo de Fujimori, era, pues”. (Mujer de una 
comunidad rural de Cusco – Perú).

3.2.5	 Las prácticas ambientales dañinas

La explotación irresponsable de los recursos naturales y la 
destrucción del “patrimonio ancestral”, es decir, de la na-
turaleza intacta, es otra de las formas de violencia mencio-
nada por las mujeres indígenas. Aunque también afecta a 
los hombres, las mujeres la sufren de una manera muy es-
pecífica, debido a su papel en la comunidad y en sus fami-
lias. La depredación de los recursos limita considerable-
mente sus posibilidades de alimentar a sus familias y de 
cumplir con sus funciones reproductivas.

 “... Las condiciones, muchas veces inhóspitas 
de su entorno de vida cotidiana y actividades 
como el acarreo de leña y agua, alimentación de 
la familia mediante la pesca, siembra y demás 
actividades afines, hacen que el impacto de la 
devastación natural y patrimonial en las mujeres 
indígenas sea mayor”. (ECMIA y Chirapaq, 2013).

3.2.6	 La criminalización de las mujeres 
indígenas

También en las comunidades indígenas existe el fenóme-
no del narcotráfico. Y lamentablemente éste ha logrado in-
volucrar a las mujeres indígenas. Muchas veces son enga-
ñadas y/o convencidas para que almacenen, transporten 
o contrabandeen droga. Cuando son capturadas, su situa-
ción económica impide que logren la libertad bajo fianza 
o que consigan una defensa jurídica adecuada. Situaciones 
similares se dan en el contexto del uso de plantas medici-

nales que se consideran psicotrópicas (y por lo tanto ilega-
les), pero cuya ingesta es parte de su cosmovisión 15.

Entrevistas detalladas en el marco de un estudio reciente 
en México comprueban que “la mitad de las mujeres acu-
sadas de delitos contra la salud negaron haber participado 
en la venta de drogas, mientras que la otra mitad recono-
ció su participación en el narcomenudeo, como una sali-
da ante la pobreza extrema y la falta de opciones laborales. 
Varias de las mujeres señalaron que antes de su detención 
no hablaban el idioma español y que lo aprendieron al in-
terior de la cárcel. A pesar de esto, ninguna contó con apo-
yo de traductor durante su proceso legal. El monolingüis-
mo y el analfabetismo influyeron en que muchas de ellas 
se vieran forzadas a firmar declaraciones escritas en las 
que reconocían su culpabilidad, sin conocer el contenido 
de las mismas” 16.

Esto demuestra que la “delincuencia” de las mujeres indí-
genas se debe a una ignorancia doble de parte de las auto-
ridades. Por un lado, éstas pasan por alto completamente 
los hábitos culturales de otras sociedades, usando una de-
finición occidental de lo que tiene que considerarse rele-
vante para un procedimiento penal. Por otro lado, las au-
toridades cierran los ojos ante la pobreza de las mujeres 
indígenas –que amenaza su mera existencia– y ante su si-
tuación lingüística. Un sistema judicial cuya única res-
puesta para estas mujeres es la pena privativa de libertad 
demuestra su incapacidad de atender los problemas de ex-
clusión, pobreza e identidades culturales.

3.3	 Nuevos espacios, nueva violencia 

En América Latina se han logrado avances significativos 
en cuanto a la participación política de las mujeres. La in-
troducción de cuotas en los parlamentos y ministerios ha 
incrementado claramente sus oportunidades. No obstante, 
la violencia de género ni siquiera para ante el ámbito de la 
representación política. Mujeres que ya han logrado mu-
cho, tal vez justamente por este hecho, se convierten en 
blancos de la violencia (y justamente porque son mujeres). 
Por esta razón, algunos países, en primer lugar Bolivia, han 
aprobado leyes para la protección contra el acoso y la vio-
lencia hacia mujeres en cargos políticos. 

Capítulo III: El tacto Sentirlas en carne propia: Las distintas form
as de violencia contra las m

ujeres

Foto: © FOSIN, GIZ-EU



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
32

3.3.1	 La violencia política hacia  
mujeres electas en Ecuador 

En Ecuador, la violencia política hacia alcadesas y conce-
jalas municipales es una amarga realidad, especialmente 
si estas mujeres son de origen afroecuatoriano o indígena. 
Para cambiar esta realidad a la que tienen que enfrentarse 
las mujeres electas todos los días en el ejercicio de sus fun-
ciones, la lucha contra la violencia política contra mujeres 
figura en primer lugar en la agenda y planificación de la 
Asociación de Mujeres Municipalistas del Ecuador (AMU-
ME), que este capítulo enfocará con más detalle.

“obviamente nos discrimina en política ya de 
entrada porque somos mujeres y porque piensan 
que no tenemos la misma capacidad que los 
hombres y hay que demostrarles que estamos en 

esas condiciones pero yo creo que la violencia se 
ejerce de diferentes maneras: hay alcaldes que 
impiden que las concejalas fiscalicen, porque la 
ven como una amenaza, como una contendora 
política... nos impiden que hablemos… nos alzan 
la voz, nos gritan, nos niegan los equipos logís-
ticos… es un mundo bastante hostil, bastante 
complicado”. (Presidenta de AMUME y concejala 
de Ibarra, provincia de Imbabura, Ecuador 17).

Con la doble pretensión de luchar contra la violencia po-
lítica hacia autoridades locales femeninas, y, a la vez, de 
combinar esta lucha con un enfoque intercultural en las 
comunidades, ComVoMujer y AMUME comenzaron su 
cooperación en el 2010.

Este es el trasfondo ante el que hay que considerar la coo-
peración entre AMUME y ComVoMujer. Está basada en un 
procedimiento paralelo: por un lado la lucha contra la vio-
lencia política hacia mujeres electas locales, y por otro la-
do –y al mismo tiempo– un trabajo preventivo intercul-
tural contra la violencia de género en las comunidades de 
estas mujeres en cargos políticos. Un elemento central de 
esta cooperación, fue la incorporación del tema de la vio-
lencia de género en el plan de estudios del centro de ca-
pacitación de AMUME –la Escuela de Formación Política– 
que goza de una buena reputación y una gran demanda 
entre sus integrantes. 

Se ha comprobado la importancia de conceptos como el 
empoderamiento –o también del desarrollo de capacida-
des (competencia de acción)– para las mujeres de origen 
indígena o afroamericano en cargos políticos. Estos instru-
mentos fortalecen sus cualidades de liderazgo, un requisi-
to necesario para una política exitosa a nivel comunal. 

“... Lo que más he aprendido es a reconocerme 
como mujer. Reconocer que soy una mujer capaz, 
que soy una mujer que de a poco he ido perdien-
do miedos, he ido asumiendo responsabilidades y 
de que soy una mujer que creo que tengo mucho 
que darle a mi ciudad...”. (Concejala de Esmeral-
das, Ecuador 18).

Foto: © ComVoMujer

La Asociación de Mujeres Munici-
palistas del Ecuador (AMUME) 
tiene el objetivo de fomentar el 
empoderamiento personal y políti-

co de sus integrantes –exclusivamente 
fememinas. Este fortalecimiento es importan-
te, sobre todo porque sus integrantes, mujeres 
en cargos políticos, aspiran a cambios sociales 
fundamentales, es decir, a una sociedad de 
oportunidades y condiciones básicas iguales 
para hombres y mujeres en Ecuador. 

AMUME es miembro de la RedLamugol – la 
Red Latinoamericana de Mujeres Autoridades 
Gobiernos Locales– la que preside actual-
mente. AMUME también se ha dedicado a la 
incidencia política a favor de una iniciativa 
legislativa contra la discriminación, el acoso y 
la violencia política hacia mujeres. Para ello, 
AMUME documentó y analizó casos emble-
máticos, que no fue una tarea fácil conside-
rando la complejidad de este fenómeno. 



33

 Solo con una confianza como la que expresa la mujer en 
esta entrevista, se pueden superar las considerables resis-
tencias que contrarrestan la eliminación de todas las for-
mas de violencia contra las mujeres en las comunidades. 
Al fin y al cabo es preciso desarrollar estrategias y progra-
mas, diseñar proyectos de prevención e implementar efec-
tivamente las medidas correspondientes.

Por lo tanto, fue estratégicamente importante y adecuado 
que ComVoMujer integrara el concepto de interculturali-
dad para la lucha contra la violencia hacia las mujeres en 
el plan de estudios de la Escuela de Formación Política. De 
esta forma se pudo capacitar a 90 mujeres electas en can-
tones como Guamote, Esmeraldas y Tena (en Ecuador) –
zonas que ni siquiera formaban parte del círculo de desti-
natarios original.

AMUME también inició actividades a nivel institucional. 
En el marco de la campaña “El derecho a una vida libre de 
violencia es un derecho para todas (las mujeres)”, presentó 
un proyecto de ley a la Asamblea Nacional. De acuerdo a 
los objetivos de AMUME, éste se dirige a evitar la discrimi-
nación interseccional, el acoso y la violencia política.

En el marco de la discusión parlamentaria ellas reivindica-
ron públicamente la necesidad de la aprobación de la ley, 
participando en el proceso 260 mujeres del ámbito de la 
política, entre ellas mujeres líderes indígenas y afroame-
ricanas. Como la problemática de la violencia política no 
había estado presente antes, esta iniciativa legislativa des-
pertó la conciencia pública sobre este asunto. Pero esta no 
fue la única acción de AMUME. Junto con otras organi-
zaciones de la “Plataforma Nacional por los Derechos de 
Mujeres”, AMUME ejerció presión en la Asamblea Nacional 
para que ésta aprobara la ley. Un impulso importante, pa-
ra estas mujeres en cargos políticos, vino de Bolivia, donde 
se aprobó una ley similar –lo que aumenta la presión en el 
Parlamento ecuatoriano.

El hecho de que realmente existe la violencia política con-
tra las mujeres electas fue comprobado claramente por un 
estudio llamado “Violencia política contra las mujeres en 
Ecuador, desde una perspectiva intercultural” encargado 
por AMUME y ComVoMujer/GIZ. El documento, fue pre-
sentado en la Asamblea Anual de AMUME y también di-
fundido en la Facultad de Ciencias Sociales FLASCO-Ecua-
dor. Con esta sólida documentación también se logró 

despertar el interés de los círculos académicos, y las mu-
jeres líderes ahora cuentan con un instrumento de argu-
mentación bien fundamentado en su lucha contra la vio-
lencia política hacia ellas. 

La importancia del estudio también se ve reflejada en los 
siguientes hechos:

   es citado por un documento de ONU Mujeres sobre la 
violencia política hacia mujeres en América Latina y el 
Caribe; 

   fue publicado en dos revistas y en la página web de 
AMUME; 

   ha sido incorporado en el plan de estudios de la Escue-
la de Formación Política y ahora enriquece el respecti-
vo módulo; 

   fue presentado en el segundo seminario regional de la 
Red de Periodistas Indígenas (en el tema de la violen-
cia política y la violencia en procesos electorales contra 
mujeres y adolescentes indígenas. 

Finalmente, AMUME también participó en un seminario 
internacional con el título de “II Seminario-Taller Regio-
nal de la Red de Comunicadoras/es Indígenas de América 
Latina y el Caribe sobre violencia política y electoral con-
tra mujeres y jóvenes indígenas”. En este evento, que per-
mitió un intercambio de experiencias, intervino una par-
lamentaria boliviana que había desempeñado un papel 
clave en la aprobación de la ley mencionada anteriormen-
te en Bolivia. AMUME espera poder aprender de esta expe-
riencia para su propio trabajo en Ecuador.

Sin exagerar, uno puede constatar que el logro de AMU-
ME y las mujeres en cargos políticos involucradas, es que 
hayan fortalecido notablemente en todas sus aspiraciones 
políticas su compromiso con la prevención y eliminación 
de la violencia, tanto la violencia política contra las muje-
res electas como la violencia contra las mujeres en general.

“... estoy abriendo un camino para que las 
próximas autoridades concejalas, que vienen, que 
sigan en ese camino… que vayan preparando, 
que ya no estén diciendo la gente, la población, 
los políticos: ‘que estas mujeres no saben, que 
no pueden, no hacen nada’. No, sino… que ellas 
tengan conocimiento y esas mujeres que vayan a 

Capítulo III: El tacto Sentirlas en carne propia: Las distintas form
as de violencia contra las m

ujeres

Fotos: © ComVoMujer



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
34

La Asocicación de Concejalas de 
Bolivia – ACOBOL es una agrupa-
ción que tiene el objetivo de 
organizar y promover a mujeres en 

cargos políticos del ámbito municipal.

Actualmente, la organización abarca a 337 
concejalas que mantienen un cargo electo 
activo y 1289 concejalas suplentes. Estas 
cifras, en comparación con 1999, significan un 
incremento de 35 %. Hoy en día, la representa-
ción de las mujeres titulares a nivel municipal 
asciende a un 19 %. 

las juntas parroquiales… que vayan a las orga-
nizaciones de segundo grado… que vayan a la 
concejalía, … a la provincial… a la nacional… ese 
es mi reto, que nuestras mujeres sean tomadas 
en cuenta …valorizadas, respetadas… Ese es mi 
objetivo que tengo como solar de aquí en ade-
lante”. (Vice-alcaldesa del cantón de Guamote, 
Ecuador 19).

3.3.2	 La violencia política contra mujeres 
en Bolivia: avances y retos 

Bolivia, gracias a la aprobación de su ley No. 243 sobre la 
protección de mujeres que ejercen, han ejercido o postu-
lan a cargos políticos (Ley 243°: Contra el acoso y la violen-
cia politica hacia las mujeres), es actualmente, junto con 
México, un pionero en la lucha contra la violencia política. 

Esta ley, por un lado, es el resultado de una lucha intensa y 
comprometida de mujeres en cargos políticos, cuya objeti-
vo es lograr protección de parte del Estado. Por otro lado, 
es la respuesta a amenazas y actos de violencia –que inclu-
yen hasta el asesinato– perpetrados contra mujeres electas 
o postulantes. En la formulación de la ley, la Asociación de 
Concejalas de Bolivia (ACOBOL) jugó un papel crucial.

“La gente nos riñe, no saben nada, esas concela-
jas a calentar la silla no más vienen. A veces yo 
lloro. Entre hombres se aguantan y con la cerveza 
arreglan, pero a las mujeres no...”. (Entrevista a 
una encargada técnica de una asociación muni-
cipal, Chuquisaca, Bolivia 20).

Uno de los casos más conocidos de violencia fue el asesi-
nato de la concejala Juana Quispe Apaza. El crimen ocurrió 
a pesar de su denuncia de que había sido amenazada repe-
tidamente (en su función de representante electa) y de que 
no solo había estado expuesta a violencia psicológica, sino 
también a ataques físicos. 

La Ley No. 243, a más de un año de su entrada en vigor, si-
gue careciendo de reglamentos de implementación. Pero 
solo éstos les ofrecerían a las mujeres una protección efec-
tiva o permitirían la sanción de estos actos. Lamentable-
mente, hay que admitir también que la ley, en su totalidad, 
aún no es conocida entre las respectivas autoridades en-
cargadas de aplicarla. 

Las mujeres electas además tienen que luchar contra un 
fenómeno muy particular de discriminación en combina-
ción con (amenazas de) violencia. Este hecho es revelado 
por un estudio actual de ACOBOL y ComVoMujer/GIZ 21. 
Estas mujeres, cuyo mandato normalmente tiene un perí-
do de cinco años, son obligadas mediante una interpreta-
ción sumamente dudosa de la ley electoral 22 a renunciar 
después de aproximadamente la mitad de este período, o 
de solicitar una licencia por tiempo indefinido. Esta “obli-
gación” a menudo se impone mediante la violencia mani-
fiesta y la coacción. Después de que la mujer abandona su 
cargo, su suplente asume el mandato. Por supuesto que es-
te suplente es hombre, ya que no es probable que una mu-
jer suplente de un representante electo masculino, con 
miras a la opinión pública patriarcal y la falta de apoyo 
público que ésta conlleva, tenga la valentía de reclamar el 
mismo procedimiento que exigen sus colegas hombres –
con la justificación de que la gestión debe ser comparti-
da. Es sintomático que esta interpretación de la “gestión 
compartida” sea exigida por amplios sectores de la pobla-
ción misma.

Fotos: © ComVoMujer Bolivia



35

“El conflicto más apremiante es la gestión 
compartida. Por estar a mitad de gestión, la 
situación es más compleja en este momento pues 
los acuerdos entre titulares y suplentes se deben 
llevar a cabo ahora. Es evidente que las presiones 
se están dando en una abrumadora mayoría a 
concejalas mujeres titulares y no así a varones”. 
(Entrevista a una encargada técnica de una aso-
ciación municipal, Chuquisaca, Bolivia23).

En países como Ecuador y Bolivia, más y más mujeres en-
tran a la arena política. Como demuestran los estudios 
realizados en estos países, la violencia está atacando un 
nuevo ámbito, que en el pasado ha sido de dominio ex-
clusivamente masculino, y en el que las mujeres electas se 
convierten en víctimas de esta violencia, solo por ser mu-

jeres. Aunque muchas mujeres consiguen sus posiciones 
de líderes gracias a una amplia aprobación y un apoyo ma-
sivo (sobre todo de parte de la población femenina), no se 
ha podido prevenir la extensión de la violencia contra las 
mujeres hacia el área de la representación política. Se trata 
de una violencia que no tiene otra función que la de impe-
dir que las mujeres postulen en elecciones o ejerzan fun-
ciones políticas.

Ahora la tarea de iniciar las medidas y estrategias nece-
sarias para garantizar la igualdad formal y material de las 
mujeres, también con respecto al ejercicio de sus derechos 
políticos, recae en las instituciones estatales, los partidos 
políticos y todas las instancias que forman parte de la de-
mocracia, con el objetivo final de que las mujeres ejerzan 
realmente su derecho a una vida libre de violencia.

Capítulo III: El tacto Sentirlas en carne propia: Las distintas form
as de violencia contra las m

ujeres

Fotos: © ACOBOL Bolivia

Foto: © ACOBOL Bolivien



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
36

Notas

1	 Véase: Instituto Nacional de Estadística y Censos (INEC) y En-
cuesta Nacional de Relaciones Familiares y Violencia de Género 
contra las Mujeres, Ecuador, 2011, en: http://anda.inec.gob.ec/
anda/index.php/catalog/94.

2	 Vgl. Instituto Nacional de Estadística y Informática (INEI) und 
Encuesta Demográfica y de Salud Familiar (ENDES), Perú, 2012, 
S. 323 – 363, siehe: http://proyectos.inei.gob.pe/endes/2012.

3	 ComVoMujer ha apoyado estudios sobre la situación violenta de 
las mujeres indígenas y afroamericanas en las zonas rurales de 
Ecuador y el Perú, que fueron realizados por sus propias prota-
gonistas.

4	 Se trata de un documento elaborado por la red continental 
ECMIA (Enlace Continental de Mujeres Indígenas de las Améri-
cas) en conjunto con la ONG Centro de Culturas Indígenas del 
Perú, que fue presentado en la 57ª sesión de la Comisión sobre el 
Estatus de la Mujer de la ONU en Marzo de 2013.

5	 ComVoMujer: Aprendiendo a escuchar – Las Buenas Prácticas 
contra la Violencia de Género en Áreas Rurales del Perú, Lima, 
2012, p. 6.

6	 ProIndigena/ComVoMujer/GIZ/Federación Interprovincial de 
Indígenas Saraguro (FIIS): Impunidad ante la violencia hacia las 
mujeres indígenas en el acceso a las justicias, Quito, 2012, p.17.

7	 Ibíd., p. 18.

8	 ComVoMujer/GIZ: Aprendiendo a escuchar – Las Buenas Prác-
ticas contra la Violencia de Género en Áreas Rurales del Perú, 
Lima, 2012, p. 8.

9	 Artículo 3, Protocolo de las Naciones Unidas para Prevenir, Re-

primir y Sancionar la Trata de Personas, especialmente Mujeres y 
Niños, de la Convención de las Naciones Unidas contra la Delin-
cuencia Organizada Transnacional, ratificado en Perú en el 2001.

10	 Violencias y Mujeres Indígenas. Documento preparado para la 
CSW57. ECMIA y Chirapaq. Marzo de 2013, p. 13.

11	 Ibíd.

12	 ComVoMujer/GIZ: Aprendiendo a escuchar – Las Buenas  
Prácticas contra la Violencia de Género en Áreas Rurales del 
Perú, Lima, 2012, p. 9.

13	 Ibíd., p. 9..

14	 ONU Mujeres: Impunidad en el Acceso a la Justicia de mujeres 
Indígenas afectadas por violencia de Género en la Provincia 
Amazónica Abel Iturralde – La Paz, Bolivia, Quito, 2012, p. 106.

15	 Violencias y Mujeres Indígenas, ibíd., p. 13.

16	 Mujeres indígenas presas en México y Estados Unidos: Un 
desafío hemisférico para los estudios indígenas. Rosalva Aída 
Hernández C. Centro de Investigaciones y Estudios Superiores 
en Antropología Social. Compárese. http://lasa.international.pitt.
edu/forum/files/vol43-issue1/ontheprofession5.pdf. 

17	 AMUME/ComVoMujer/GIZ, Violencia política contra las mujeres 
en Ecuador, desde una perspectiva intercultural, Quito, 2012,  
p. 27.

18	 Ibíd., p. 59.

19	 Ibíd., p. 60.

20	 Asociación de Concejalas de Chuquisaca (ADECOCH), Sucre, De-
partamento Chuquisaca, Bolivia, entrevista del 17/06/2013.

21	 Machicao Barbery, Ximena y Capobianco Sáinz, Susana. Consul-
toría “Participación, acoso y violencia política contra las mujeres 
en Bolivia”. GIZ, Bolivia – Junio de 2013.

22	 “Ley del Órgano Electoral Plurinacional”. Esta ley y sus reglamen-
tos establecen para las listas de candidatas/os de los partidos la 
paridad de género (50 % de mujeres) y el sistema de “alternancia” 
entre hombres y mujeres. Además, la ley dipone que cada mujer 
electa tenga un suplente masculino (y los hombres electos una 
suplente femenina) para que este/esta suplente inmediatamente 
pueda asumir el cargo en caso de ausencia de la persona electa 
regular. El factor por el cual esta ley se vuelve cuestionable es 

que la “gestión compartida” se haya convertido en un “período 
compartido”, y esto se debe a las pretensiones masivas de parte 
de los hombres. De esta manera, la regla de la “alternancia”, 
originalmente introducida para promover la iguldad de oportuni-
dades en la participación política de las mujeres, se invierte en su 
contra. La única manera de detener esta interpretación abusiva 
de la regla de “alternancia” o la “gestión compartida” consiste 
en modificar los reglamentos de ejecución, estableciendo que la 
suplente de una mujer electa siempre tiene que ser una mujer. 
Ya se están haciendo los respectivos esfuerzos para lograr este 
cambio.

23	 Asociación de Concejalas de Chuquisaca (ADECOCH), Sucre, De-
partamento Chuquisaca, Bolivia, entrevista del 17/06/2013.



37

Las mujeres que han experimentado violencia eligen dis-
tintos senderos en su búsqueda de protección y justicia, 
pero todas ellas primero enfrentan el mismo obstáculo 
principal: la propia familia o su propio círculo de amigos. 
En este entorno social más cercano, al igual que a nivel 
institucional, las estructuras mentales patriarcales están 
profundamente arraigadas, estructuras en las que actos 
violentos se consideran como algo “natural”, como deli-
tos leves o a veces incluso como actos justificados, con lo 
cual estas estructuras literalmente reafirman la violencia 
contra las mujeres. Por eso, más de dos tercios de las muje-
res ni se acercan a una instancia judicial ni buscan otro ti-
po de ayuda.

Las mujeres indígenas o rurales que, a pesar de esta situa-
ción, tienen la valentía de dar el primer paso, pueden diri-
girse o al sistema jurídico indígena-comunal o al sistema 
estatal. La jurisdicción indígena-comunal es más cerca-
na a las mujeres –tanto desde el punto de vista geográfi-
co como mental– y no conlleva grandes costos financieros. 
No obstante, este sistema tiene la deficiencia ya descri-
ta de que trabaja sobre una base de prejuicios de género y 
una gran tolerancia hacia la violencia contra las mujeres. 
Las autoridades indígenas-comunales suelen exigir que las 
partes del conflicto resuelvan su problema en privado, o 
inician procedimientos de conciliación y mediación. Los 
resultados no ayudan mucho a mejorar la situación. Pa-
ra que estos mecanismos funcionen, las partes del conflic-
to tendrían que mantener una relación equitativa, mien-
tras que en el caso de la violencia contra mujeres se trata 
de relaciones abusivas con un notable desequilibrio de po-
der. Este hecho a menudo requiere con urgencia la inter-
vención de terceros para proteger a la afectada y represen-
tarla bien.

También en el sistema jurídico estatal, los resultados con 
frecuencia son muy insatisfactorios y decepcionantes y en 
muchos casos incluso traumáticos. Como se expone en el 

capítulo 2, la razón principal son las discriminaciones in-
terseccionales (aquí la discriminación doble a causa del gé-
nero y el origen étnico de las mujeres) que se refuerzan 
mutuamente. Además existe de parte de las mujeres una 
desconfianza fundamental hacia el procedimiento admi-
nistrativo que no logran comprender, por no mencionar 
la corrupción latente y el retraso de los juicios por falta de 
recursos; por todos estos factores es difícil para ellas seguir 
el camino elegido hasta el final.

Así, las mujeres ya “huelen” desde lejos que ni la jurisdic-
ción originaria ni la estatal les pueden ofrecer protección 
ante los agresores ni sanciones para estos últimos. En con-
secuencia, evitan presentar denuncias. Y si lo hacen, las 
mujeres se pierden en el laberinto de la (in)justicia, tam-
bién debido a una falta de coordinación eficiente entre los 
sistemas jurídicos, en vez de que éstos las tomen de la ma-
no y las acompañen hasta la salida. 

En otras palabras: el acceso al sistema jurídico o a la jus-
ticia es obstaculizado por tensiones no resueltas, tensio-
nes entre derechos individuales y colectivos, entre la pers-
pectiva intercultural y la perspectiva de género, o entre los 
valores y principios ancestrales positivos para las mujeres 
y los papeles de género tradicionales que les niegan a las 
mujeres el derecho sobre sus propios cuerpos y su aprecia-
ción e impiden una vida autodeterminada sin discrimina-
ción y violencia. 

4.1	 Avances y retrocesos en el acceso a la 
justicia

Los siguientes contenidos están basados, entre otros, en 
estudios de casos desarrollados en 2011 y 2012 en la sierra 
y las tierras bajas (Amazonía) de Ecuador, Bolivia y el Perú, 
en el marco del proyecto de ONU Mujeres “Mejorar el ac-
ceso de las mujeres indígenas a la justicia y asegurar su de-
recho a una vida sin violencia”. El proyecto fue financiado 
por el Ministerio Federal de Cooperación Económica y De-
sarrollo (BMZ) de Alemania y contó con el apoyo técnico y 
temático del programa regional ComVoMujer de la GIZ.

Los estudios tenían dos objetivos: a un nivel más bien teó-
rico, pretendieron documentar el fenómeno de la impu-
nidad con el que se ven confrontadas las mujeres indíge-
nas afectadas por la violencia de género en su búsqueda de 
justicia, y desarrollar estrategias en base a esta documenta-
ción. A nivel práctico, eso significaba asegurar el acceso de 
las mujeres a la justicia –a ambos sistemas jurídicos, el ori-
ginario y el estatal– garantizando sus derechos individua-
les y colectivos. 

Para este fin, se formaron alianzas estratégicas con las or-
ganizaciones relevantes 1 en los respectivos países. Es ob-
vio que esta cooperación era entre pares y se basó en el 
principio del respeto, entendiendo que solo con esta ba-
se funcionan un diálogo e intercambio que permitan que 
se incorporen los conocimientos necesarios del contex-

Capítulo III: El tacto Sentirlas en carne propia: Las distintas form
as de violencia contra las m

ujeres

Capítulo IV: El olfato

“Algo está podrido  
en Dinamarca”:  
El laberinto de  
la impunidad



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
38

to y las reflexiones y experiencias sobre todo de las muje-
res afectadas, un requisito indispensable para obtener re-
sultados sólidos. 

4.1.1	 Mujeres indígenas en Bolivia,  
Ecuador y Perú: distintos países,  
la misma discriminación

En los tres distintos países, las mujeres indígenas están ex-
puestas a una grave discriminación múltiple debido al 
cruce de las categorías de género, etnia, idioma y lugar de 
residencia. Algunos de estos factores también afectan a la 
población masculina de estas comunidades incluida en 
los estudios, pero para las mujeres la situación es aún más 
grave. La tasa de analfabetismo es más alta entre las mu-
jeres, al igual que la tasa de pobreza, por no mencionar los 
derechos de propiedad. Estas circunstancias, a las que hay 
que agregar la desigualdad infraestructural (acceso limita-
do al agua y alcantarillado, a la electricidad y a medios de 
transporte), la exclusión del sistema de educación y de sa-
lud y un acceso más difícil a servicios públicos (tan solo 
por las grandes distancias), las colocan en una situación de 
mayor riesgo de sufrir violencia sexual.

El papel del Estado en los tres países en cuanto a esta si-
tuación se puede caracterizar adecuadamente con los tér-
minos “ausencia” e “incumplimiento de obligaciones esta-
tales”, es decir, que el Estado no le garantiza a la población 
sus derechos individuales y colectivos. Ni siquiera regu-
laciones internacionales en este ámbito (véase abajo) han 
logrado cambiar esta política de negligencia en lo más 
mínimo. Las actividades estatales en cuanto al registro es-
tadístico de las violaciones de derechos humanos ilustran 
este déficit. Para registrar aproximadamente la situación 
general de la violencia contra la mujer, el Estado necesi-
ta los datos correspondientes. Pero solamente en Ecuador 
se realizó una encuesta a nivel nacional (Encuesta Nacio-
nal de Relaciones Familiares y Violencia de Género contra 
las Mujeres). En Bolivia solo existen datos más antiguos de 
una encuesta nacional (Encuesta Nacional de Demografía 
y Salud, ENDSA) del 2008. Una encuesta parecida en el Pe-
rú en el año 2011 (Encuesta Demográfica y de Salud Fami-
liar, ENDES), solo dedicó un sub-capítulo a la violencia en 
relaciones de pareja.

Sin embargo, este registro bastante escaso por lo menos 
demuestra a grandes rasgos la magnitud de la violencia 
contra las mujeres:

Estas cifras oficiales de las encuestas en los tres países 
comprueban que hasta dos tercios de todas las mujeres es-
tán o estuvieron afectadas por alguna forma de violencia 
de género.

Situación general de la violencia contra  
las mujeres en los países examinados

Bolivia 2 Ecuador 3 Perú 4

Porcentaje de mujeres que han 
experimentado alguna forma 
de violencia de género

47.3 % 60.6 % 65.6 %

Porcentaje de estas mujeres 
que viven en zonas rurales 

44.0 % 58.7 % 66.8 %

Porcentaje de estas mujeres 
que viven en zonas urbanas

49.0 % 61.4 % 65.1 %

Los datos no permiten un análisis más diferenciado, por lo 
cual es casi imposible hacer afirmaciones sobre la magni-
tud de la violencia en el caso específico de las mujeres in-
dígenas. Con la excepción de Ecuador, no existen datos 
sobre la violencia contra mujeres en el contexto de su per-
tenencia étnica. Para tratar de manera integral y sistemá-
tica el tema de las violaciones de los derechos humanos a 
través de la violencia contra las mujeres, se necesitan in-
formaciones bien fundadas. Solo éstas permiten una po-
lítica relevante de prevención de violencia estatal-pública 
(en forma de proyectos de ley, leyes y los respectivos re-
glamentos de implementación). Para ello se necesitan es-
fuerzos conjuntos de todos los involucrados, es decir, los 
institutos nacionales de estadística, los sectores públicos 
o ministerios (de la Mujer, de Salud, del Interior, de Justi-
cia, de Educación etc.) y proveedores de servicios encarga-
dos del manejo de casos de violencia, que tienen que unir 
sus esfuerzos para lograr una recopilación de datos inte-
gral y diferenciada.

Por lo menos existen algunos estudios ocasionales (no rea-
lizados por autoridades estatales) que permiten algunas 
declaraciones puntuales. El estudio de CONAMUNE (véa-
se capítulo 2) permite conclusiones sobre el perfil de los 
agresores. Ha demostrado que los agresores mayormente 
son parejas o ex parejas de las afectadas. Este hecho no es 
sorprendente, ya que está directamente vinculado al des-
equilibrio de poder entre hombres y mujeres, también en 
las comunidades indígenas tradicionales: La violencia es 
muy frecuentemente usada como medio para mantener la 
subordinación de la mujer en las relaciones de pareja. 

Frente a la situación que experimentan las mujeres en su 
realidad cotidiana, es irónico que tanto el derecho inter-
nacional como el nacional les garanticen el derecho a una 
vida libre de violencia. Los instrumentos del derecho in-
ternacional más importantes son la Convención sobre la 
eliminación de todas las formas de discriminación con-
tra la mujer (CEDAW), la Convención Interamericana pa-
ra Prevenir, Sancionar y Erradicar la Violencia contra la 
Mujer (Convención de Belém do Pará) y el Convenio No. 
169 de la Organización Internacional del Trabajo (OIT) so-
bre pueblos indígenas y tribales en países independientes. 
Las Constituciones nacionales de los países también ga-
rantizan el derecho a una vida sin violencia. Además exis-
ten leyes nacionales que clasifican, de manera más o me-
nos específica, la violencia contra las mujeres como un 
tipo penal 5. 



39

Ante esta situación, una pregunta obvia es por qué, a pesar 
de la existencia de las leyes correspondientes, aún hay que 
tildar de alarmante la situación de las mujeres. Este hecho 
puede indicar la aplicación deficiente de las leyes. Un ma-
nejo deficiente invalida cualquier ley, por más buena que 
sea y la condena a la ineficacia. Otra razón –y esta idea pa-
rece más acertada si uno analiza la situación más profun-
damente– puede ser un enfoque legal inadecuado. La le-
gislación no sanciona la violencia hacia las mujeres, sino 
que pretende proteger a la familia y mantener la paz en el 
hogar. Este enfoque debilita su eficacia, ya que no aborda 
las causas estructurales de la violencia contra las mujeres. 
Para hacerlo, las leyes deberían reconocer el problema de 
manera mucho más contundente como un abuso de po-
der y control de hombres sobre mujeres.

4.1.2	 Las causas de la violencia desde la 
perspectiva de las mujeres indígenas

En todas las entrevistas sobre las causas de la violencia de 
género se menciona el carácter cíclico y recurrente de la 
violencia que se convierte en un hábito. De esta forma se 
reproduce a través de las generaciones. Es precisamente 
este aspecto que contribuye de forma decisiva a su natura-
lización, siendo percibida como “normal”, sobre todo en el 
ámbito de la casa.

“... somos tratadas con grosería, con altanería, 
con las palabras que dicen que es de varón: tal, 
cual... a nosotras nos hiere escuchar eso. Nos 
maltratan, nos humillan, usan palabras soeces… 
porque dicen que por ser hombres hablan eso… 
Ser hombre es machismo”. (Lidia B. – cantones de 
Guamote/Colta, Ecuador 6).

En la vida cotidiana, la relación de poder es claramente 
desequilibrada, se caracteriza por la dominación y la “pre-
potencia” del hombre, por un lado, y la falta de autonomía 
en la toma de decisiones de la mujer, por el otro. Los testi-
monios recopilados indican una clara jerarquización en-
tre los géneros.

Otra causa de la violencia es el miedo a la re-victimización. 
A este miedo se le suma la desconfianza y la vergüenza de 
hablar sobre los hechos, porque muchas veces las mismas 

mujeres afectadas son culpabilizadas. Cuando una mujer 
presenta una denuncia, la comunidad a menudo trata el 
caso como una banalidad. Además, el acto se considera un 
asunto familiar que debe resolverse en casa. 

“... esta es la tercera vez, a la quinta te vamos a 
pelar, dicen. Me amenazaron porque yo siempre 
provoco problemas...”. (Sandra, comunidad de 
Puerto Ocopa, Perú7).

Por otro lado, si no se hace ninguna denuncia o si el ac-
to se trivializa, esto anima al agresor a seguir de la misma 
manera.

4.1.3	 El camino pedregoso de las mujeres 
indígenas en situaciones de violencia

Las mujeres que participaron en el estudio con sus testi-
monios, nos mostraron que no existe un solo camino, sino 
que ellas eligen “rutas” distintas según su situación especí-
fica de violencia. Pero el inicio del camino es similar para 
casi todas: la mayoría de ellas se dirigen primero a su en-
torno directo, es decir, a su familia inmediata, a familiares 
o amistades en las que confían y con quienes se sienten se-
guras. Existe otra característica común en sus rutas: Todas 
son pedregosas, porque no solo están marcadas por avan-
ces, sino también por retrocesos.

“... Entonces me fui donde mi tía y ella me vio 
cómo estaba y mi prima me abrazó y me llevó a 
la posta...”. (Berta, comunidad de Puerto Ocopa, 
Perú 8).

“... Este infierno, solamente lo conté a una amiga, 
a dos que me consolaban, había el apoyo psi-
cológico...”. (Mujer Aymara, San Buenaventura, 
Bolivia 9).

Como se indicó más arriba, los factores inhibidores que 
impiden la denuncia son el miedo, la vergüenza y los sen-
timientos de culpa como consecuencia de chantaje, inti-
midación y amenazas de parte de los agresores. Es sinto-
mático el hecho de que algunos de los casos recién salieran 
a la luz cuando los equipos de investigación registraron los 
testimonios –tal fue la fuerza del silencio.

Foto: © ComVoMujer EcuadorFoto: © David Florez, Perú



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
40

“... En ese rato mismo, en ese fracaso, nos culpa-
ron a mí y a mi papi en vez de castigar a otros...”. 
(Alicia Y. y Carmen, comunidad de Zona, Guamo-
te, Ecuador 10).

La dependencia económica también es un obstáculo en 
el camino hacia la justicia. Esto sobre todo es cierto pa-
ra el acceso a la justicia estatal. Las mujeres tienen que cu-
brir los gastos por el transporte, las consultas médicas, las 
tarifas de los trámites etc., es decir, que necesitan fondos 
que no tienen, porque sus parejas posiblemente ya las han 
abandonado.

“... Y ahora, yo solita, me [va] a dejar con los gua-
guas y a él no le va a pasar nada, mejor él va a 
desaparecer y yo cómo vivo...”. (Entrevista a Tania 
S., cantón de Guamote/Colta, Ecuador 11).

No hay que subestimar el papel de la familia, de familiares 
y amistades, porque pueden determinar si se presenta una 
denuncia o no, independientemente de si ésta se presen-
ta ante la justicia originaria o al sistema estatal. Si las per-
sonas del entorno más cercano asumen una actitud posi-
tiva, habrá denuncia. Este entorno primero que todo sirve 
de refugio y de instancia de apoyo emocional y moral. En 
algunos casos incluso son los mismos familiares quienes le 
recomiendan a la afectada que haga una denuncia o quie-
nes directamente la presentan si la mujer afectada no está 
en condiciones de hacerlo. El acompañamiento de la vícti-
ma durante todo el proceso es crucial si uno quiere que el 
agresor sea sancionado.

Si la mujer se dirige a la familia de su pareja, puede haber 
distintas reacciones. En algunos casos recibirá refugio, en 
otros se le echará la culpa a ella, o por lo menos se le pe-
dirá paciencia y tolerancia hasta que el hombre cambie su 
conducta. 

No son pocos los casos en los que los familiares incluso 
asumen un papel extremadamente negativo. Ejercen pre-
sión sobre las mujeres afectadas para que éstas no denun-
cien la violencia o retiren su denuncia. Como se ha seña-
lado antes, esto resulta en una revictimización y en un 
mayor riesgo de volver a ser víctima de violencia por par-
te de su pareja.

“ ... mi hermano no me entendía, me decía que yo 
soy la culpable de todo, que debo aceptar lo que 
dice él, que no debo buscar problemas, que a ve-
ces las mujeres somos las que damos problemas, 
que nosotros mismo[s] somos las más bravas, 
pero yo pensaba en mí, en mi caso no es así, y he 
tratado de hacer todo lo posible para estar bien, 
pero no quizás ha sido suficiente...”. (Entrevista a 
una mujer de Saraguro, Ecuador 12).

El sistema de justicia originario
 
La justicia originaria, como se ha explicado anteriormente 
(véase capítulo 1), está basada en el derecho consuetudina-
rio, es decir, en costumbres y prácticas consuetudinarias. 
Es mucho más cercana y accesible para las mujeres indíge-
nas, desde cualquier punto de vista, que un juzgado estatal 
y sus procedimientos. Es muy probable que las mujeres in-
dígenas se dirijan primero al sistema comunal. Sin embar-
go, en el caso de la violencia de género, existen excepcio-
nes que pueden motivarlas a buscar alternativas:

   El derecho consuetudinario y su ejercicio se caracteri-
zan por un evidente predominio masculino. Este hecho 
provoca desconfianza porque las mujeres no pueden es-
tar seguras de que la violencia perpetrada hacia ellas se 
reconocerá como un problema severo y una violación 
de los derechos humanos.

“Pero mi hija ya había denunciado anteriormente 
en la comunidad y lo único que hizo el Presidente 
es llamarle la atención, pero él siguió maltratán-
dola y la amenazaba que la iba a matar. Algunas 
veces él le decía a mi hija que se vayan juntos a 
la costa pero ella no quería, porque sabía que él 
la pegaría o le haría algo y no habría quien la 
defienda, yo le decía que vaya pues las esposas 
deben estar junto con el marido a donde ellos 
cojan camino”. (Marta, comunidad de Huiñatus, 
Colta, Ecuador 13).

Foto: © ComVoMujer Ecuador



41

   La falta de privacidad en el manejo de actos de violencia 
denunciados, expone a las mujeres ante toda la comu-
nidad, provocando rumores y críticas que pueden desa-
creditarlas y re-victimizarlas.

   Existe el riesgo de parcialidad, por ejemplo si las muje-
res afectadas son de otra comunidad o si el agresor tie-
ne poder en la comunidad o mantiene una relación fa-
miliar o amistosa con las autoridades.

   La falta de eficacia del sistema jurídico originario, frente 
a la violencia hacia las mujeres, las desalienta a denun-
ciar. Tienen presente el ejemplo de otras mujeres afec-
tadas y temen que se las trate de la misma forma –tanto 
en el sentido de la ineficiencia de las medidas tomadas 
como en el de las sanciones impuestas a las propias de-
nunciantes.

El sistema de justicia estatal

Existe una serie de factores que, por lo general, impiden 
que las mujeres indígenas se dirijan al sistema judicial del 
Estado:

   La primera razón es simplemente la distancia geográfi-
ca: En las zonas rurales, las instituciones estatales ape-
nas están presentes o se encuentran muy lejos. Tan solo 
este simple hecho les complica a las mujeres el acce-
so, ya que no cuentan con el tiempo ni el dinero nece-
sarios.

   Un impedimento mucho más grave es la distancia sim-
bólica. El “Estado” es considerado por las mujeres indí-
genas como una institución que no las toma en cuen-

ta, las discrimina y no conoce ni respeta su cultura. (Casi 
todos/as los/as operadores/as de justicia carecen de co-
nocimientos acerca de los idiomas y las costumbres de 
los pueblos indígenas). El funcionamiento del sistema 
jurídico estatal (leyes, procesos, instituciones etc.) ade-
más les parece a las mujeres demasiado complejo y por 
lo tanto incomprensible.

   Asimismo, existe una desconfianza considerable acerca 
de la honradez e independencia de los/las operadores/
as de justicia, sobre todo porque la mayoría son hom-
bres. Y finalmente, se encuentra la fama de la justicia es-
tatal de ser muy lenta y muy poco eficiente en sus pro-
cedimientos.

4.1.4	 Obstáculos para el acceso a la justicia

Muchas veces, las mujeres indígenas pasan del sistema de 
justicia originario al ordinario o viceversa, sin que en nin-
guno de ellos encuentren una protección eficiente para 
ellas mismas o una sanción apropiada para los agresores. 
Las mujeres indígenas en su búsqueda de justicia se to-
pan con tres expresiones de esta impunidad: la impunidad 
normativa, la de facto y la estructural.

1.	La impunidad normativa: En el caso de la jurisdicción 
originaria, esta impunidad se presenta cuando las nor-
mas comunales no consideran la violencia contra las 
mujeres como un hecho delictivo grave que viola los de-
rechos humanos, y cuando no existen reglas sobre cómo 
hay que atender estos casos. 

Capítulo IV: El olfato “A
lgo está podrido en D

inam
arca”: El laberinto de la im

punidad

Foto: © Rocío Rosero Garcés, EcuadorFoto: © Departamento Regional GIZ, Ecuador

Foto: © FIIS & ComVoMujer Ecuador



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
42

En el ámbito de la justicia ordinaria, estatal, se puede ha-
blar de una impunidad normativa con respecto a la falta 
de un enfoque intercultural en la legislación o la falta de 
protocolos para la atención o trato específico para mu-
jeres indígenas. En esta categoría también cae la clasifi-
cación inadecuada de delitos, por ejemplo en lo que se 
refiere al tipo penal del feminicidio. 

2.	La impunidad de facto: El problema principal es que en 
ambos sistemas judiciales se recurre mayoritariamente a 
procedimientos de conciliación, en una materia que no 
es conciliable, porque la conciliación solo tiene sentido 
entre pares y la violencia hacia las mujeres se origina en 
relaciones desiguales de poder.  
 
Se presenta una impunidad de facto en la justicia origi-
naria, cuando predominan la parcialidad y los prejuicios 
de género entre las autoridades comunitarias que no 
tratan de resolver el problema del subregistro, sino que 
lo utilizan para “invisibilizar” la violencia; no se asignan 
suficientes recursos para poder encontrar y sancionar a 
los agresores ni para darles una protección y reparación 
a las mujeres violadas o maltratadas. 
 
La impunidad de facto se da en el ámbito del sistema 
de justicia ordinario –como ya se ha mencionado an-
tes– debido a que no se toman en cuenta las diferencias 
culturales, económicas, sociales y simbólicas. Las conse-
cuencias (también ya mencionadas) son que no se pre-
sentan denuncias o que se suspenden los juicios. Tam-
bién el período de tiempo muchas veces excesivo que 
dura un proceso por violencia doméstica es un factor 
en contra de las mujeres, que a menudo simplemente se 
dan por vencidas.  

“Para comenzar, el resultado del legista es como 
un mes. Como 15 días para que la citación la 
lleven de la policía al legista y de ahí a está, 
cuanto… 4 cuadras y yo les decía ‘yo lo llevo, por 
mí no hay problema. Yo tengo que atender mi ne-
gocio. Yo vivo lejos’, y ´no, que la señorita policía 
salió, que cambió de turno, que turno tarde, que 
hubo esto, que hubo el otro’.” (Esther, comunidad 
de Cushiviani, Perú 14).

“ ... y yo veo que es muy lento, uno es lento y exige 
muchos elementos de comprobación a la mujer o 
sea que sus solas palabras no bastan y no debería 
de ser así porque le exige montones de exámenes 
que tiene que demostrar, testigo, entonces por 
ahí es que se va, vamos a decir se va diluyendo la 
gravedad y algunos por cansancio y deja o tiene 
que de por sí, vamos a decir que por hecho la 
fiscalía no lleva a delante, uno tiene que insistir 
e insistir...”. (Mujer en la secretaría del Consejo 
Continental de la Nación Guaraní 15).

Un juicio también puede ser prolongado por el agresor –
forzando a la mujer a que se dé por vencida– cuando éste 
cuenta con los recursos financieros suficientes, ya sea para 
el soborno o para pagar a abogados.

 “Yo le he dicho acá, una vez que me golpeó ahí, 
me ha arrastrado en mi cuarto… yo le he dicho: 
‘si tú me matas, yo me voy a la policía’. ‘Avísale, 
yo tengo plata’, me dijo. ‘Yo tengo plata y con 
plata se arregla todo’, me dijo. ‘Tú no tienes plata’ 
”. (Azucena, comunidad de Cushiviani, Perú 16).

3.	La impunidad estructural: Los actos violentos de los 
hombres contra (sus) mujeres también en muchos casos 
quedan impunes por fenómenos estructurales. 
 
Uno de estos fenómenos son los prejuicios sociocultu-
rales o estereotipos de género arraigados en las estruc-
turas sociales (de los cuales tampoco están libres, los/las 
operadores/as de justicia) cuya expresión más extrema 
es la aceptación de la violencia contra las mujeres, a los 
que se suman los prejuicios y estereotipos racistas, igual-
mente arraigados y ciertamente limitantes del acceso a 
la justicia ordinaria de las mujeres indígenas. Por ejem-
plo, por mencionar un déficit concreto, la falta de capa-
citaciones sobre el tema del género, derechos humanos 
e interculturalidad es un factor que contribuye de forma 
decisiva a que aún falte mucho para una lucha adecuada 
contra la violencia de género hacia mujeres indígenas. 
 
Otro problema estructural es de carácter más bien for-
mal y tiene su origen en la misma jurisdicción. Parece 
obvio que la coordinación y cooperación entre la justi-
cia originaria y la justicia ordinaria es un requisito in-
dispensable para que todas las personas tengan el mis-
mo acceso a la justicia, gozando de los mismos derechos 
sin importar su género. Una mayor cooperación de los 
dos sistemas disminuiría la impunidad (de los agreso-
res) e impediría la re-victimización (de las afectadas). Sin 
embargo, solo hay una coordinación limitada entre am-
bos sistemas jurídicos. Una de las dificultades a las que 
hay que hacerle frente en esta coordinación, es el hecho 
de que no exista solo un sistema jurídico originario, si-
no casi tantos sistemas como comunidades indígenas – 
y por lo tanto la forma de la coordinación puede variar 
de comunidad a comunidad.  

Foto: © FIIS & ComVoMujer Ecuador



43

Por otro lado, aunque “el” sistema jurídico originario 
tiende a derivar los casos severos o recurrentes de vio-
lencia y de entregar a los agresores que no cumplen los 
acuerdos a la justicia estatal, también es igual de fre-
cuente que eso no ocurra, porque el derecho indígena 
establece otras prioridades que el derecho estatal con su 
orientación occidental. Este último exige la expiación 
de un delito, mientras que el primero sobre todo bus-
ca recuperar la armonía perturbada (en la familia, en la 
comunidad). Por ejemplo, una violación puede quedar 
impune, porque desde el punto de vista del derecho ori-
ginario, se considera una conducta que solamente hay 
que corregir para volver a garantizar una buena convi-
vencia social. En otras palabras: Una violación de dere-
chos humanos queda sin consecuencias para el agresor 
debido a una falta de coordinación y claras normas de 
competencia judicial. 

4.2	 Barreras que obstaculizan la sanción  
de feminicidios 

El caso más extremo de violencia contra las mujeres es el 
feminicidio. No solo el informe de la Defensoría del Pue-
blo boliviana sobre feminicidios en el 2012 17 indica que se 
necesitan acciones urgentes para enfrentarlo; también en 
múltiples conferencias internacionales se ha recomenda-
do a los Estados que elaboren políticas públicas para una 
reacción adecuada del Estado que elimine la impunidad, 
por lo menos, en el caso de los feminicidios.

La revisión de denuncias y expedientes judiciales en nue-
ve departamentos de Bolivia comprueba, una vez más, la 
medida en que la violencia contra las mujeres es conside-
rada casi como natural y “normal”. Como hemos descrito 
anteriormente, esta tolerancia social deriva en la despro-
tección de las mujeres y les obstaculiza el acceso a la justi-
cia y el derecho. No hay reparación para los familiares de 
las víctimas, ni un castigo para el agresor que perpetró el 
feminicidio. Finalmente, el informe llega a la conclusión 
de que, si se quiere cumplir y garantizar los derechos de 
las mujeres bolivianas a una vida sin violencia y sancionar 
adecuadamente a los agresores, es preciso eliminar las gra-
ves barreras existentes en ambos sistemas de justicia, el or-
dinario y el originario.

(A) Barreras institucionales 

1.	Precariedad y desorganización en los registros penales 
en los cuales deben incorporarse los casos de violencia 
contra las mujeres y los feminicidios: No existe un regis-
tro único, eficiente y organizado, mucho menos con cla-
sificadores de los delitos en base al género. Esta ausen-
cia, impide aún más una mejor integración de los datos 
de distintas fuentes, por ejemplo entre la fiscalía y la po-
licía.

2.	Carencias de recursos humanos, financieros y técni-
cos: A los juzgados, fiscalías y a la policía les falta per-
sonal para un manejo adecuado y eficiente de la car-
ga procesal. Además, la excesiva fluctuación de personal 
ocasiona que las denuncias o investigaciones deban ser 
interrumpidas o reiniciadas. A lo anterior, se suma la au-
sencia de recursos técnicos que faciliten la labor a de-
sarrollar. No existen protocolos para la atención e in-
vestigación de los casos o para el manejo, recaudo y 
protección de las pruebas. 

3.	El impulso procesal no se realiza de oficio por el propio 
sistema judicial, sino que queda en manos de la parte ci-
vil, que además tiene que asumir los costos de las dili-
gencias. Esto significa que el acceso a la justicia resulta 
proporcional a los recursos y las posibilidades económi-
cas de las partes. Actuaciones judiciales precarias, llevan 
al retardo de la justicia y consecuentemente a la, ya an-
tes mencionada, impunidad. Si a esto se le suma la falta 
de sensibilidad y de capacitación en asuntos de género 
(que por supuesto requiere recursos) así como los pre-
juicios patriarcales y discriminatorios, las probabilida-
des de que el caso sea tratado de manera inadecuada au-
mentan considerablemente.

4.	Insuficientes medidas de protección de mujeres ame-
nazadas de feminicidio que buscan justicia y termina-
ron siendo víctimas letales: Las medidas de protección 
de parte del Estado y sus sistemas de justicia (origina-
rio y ordinario) se fundamentan en el riesgo de daño pa-
ra las mujeres y/o de sus familiares, ya que él está obliga-
do a adoptar medidas razonables para evitar el delito o 
limitar el daño. Esta intervención es especialmente ne-
cesaria si ya se han cometido actos previos de violencia, 
aun cuando las mujeres hayan retirado o no sus denun-
cias. No obstante, las acciones y decisiones tomadas por 
la fiscalía y las autoridades judiciales de ambos sistemas, 
muchas veces no son lo suficientemente inmediatas y 
efectivas para evitar la violencia que amenaza la vida 

Capítulo IV: El olfato “A
lgo está podrido en D

inam
arca”: El laberinto de la im

punidad

Foto: © Carlos Gustavo Carillo Robalino, EcuadorFoto: © Departamento Regional GIZ, Ecuador



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
44

de las mujeres, precisamente por una conjunción de es-
casez de recursos y de prevalencia de una ideología pa-
triarcal y discriminatoria. 

5.	Conciliación en vez de sanciones penales: Se ha com-
probado que muchos actos de violencia hacia mujeres 
que precedieron los feminicidios fueron “resueltos” me-
diante conciliación con la sola firma de actas de com-
promiso de los agresores. La evaluación equivocada de 
la posibilidad de realizar una conciliación, a la base de 
estas decisiones, es sumamente grave y riesgosa para la 
mujer, ya que es evidente que los involucrados no se en-
cuentran en igualdad de condiciones, sino que hay un 
gran desequilibrio de poder entre afectada y agresor, y 
por lo tanto el éxito de la conciliación es imposible.

(B) Barreras procesales

1.	Vacíos e irregularidades en la investigación y el juzga-
miento: Con frecuencia se observan retrasos en los pro-
cesos debidos a una actuación precaria y poco diligente, 
en la que los plazos establecidos se exceden considera-
blemente. Estos estancamientos procesales literalmente 
promueven una “cultura” de impunidad que termina in-
cluso por fortalecer a los agresores. Además, tampoco se 
cumple con tomar las medidas establecidas para garan-
tizar la conservación de las pruebas. Por supuesto, tam-
bién existen casos de corrupción de funcionarios/as, con 
el propósito de que las autoridades suspendan los pro-
cedimientos penales, aunque estén obligadas a realizar-
los de oficio, incluso si la denuncia ha sido retirada. Mu-
chas veces los funcionarios/as incentivan a los agresores 
a realizar arreglos económicos con la familia de la vícti-
ma para que se desistan de la denuncia, ya que esto ob-
viamente ayuda a guardar las apariencias de que se está 
actuando en conformidad con el estado de derecho. 

2.	Tipificación de los feminicidios como homicidios sim-
ples u homicidios por emoción violenta (conocidos co-
mo “asesinatos de honor”): Aunque el derecho bolivia-
no define claramente el tipo penal del asesinato, que al 
momento de elaboración del informe Defensorial era 
el aplicable a los feminicidios, ocurre que estos casos 
eran tipificados por el Ministerio Público como homi-
cidios simples. Es más, tanto la fiscalía como la defensa 
de los acusados, pretenden que los feminicidios se san-
cionen como homicidios “por emoción violenta”. Es de-

cir, como un tipo de acto violento pasional, que consti-
tuye una atenuante de la pena y convierte las condenas 
en irrisorias, en buena cuenta, en una farsa. Es decir, que 
el propio sistema de justicia, busca justificar desespera-
damente el delito debido a factores como la infidelidad, 
que sería lo que habría provocado la conducta “incon-
trolable” del perpetrador, esto por supuesto sin tomar 
en consideración la existencia de toda una historia pre-
via de violencia. 

(C) Barreras estructurales

1.	Patrones socio-culturales discriminatorios: Especial-
mente en el caso de los feminicidios, se revelan las ten-
dencias a la discriminación de las mujeres o la acepta-
ción y normalización de la violencia hacia ellas, en las 
estructuras sociales e institucionales. Existen muchos 
casos en los que los funcionarios/as culpan a las propias 
mujeres de sus muertes, con justificaciones como “infi-
delidad” o “provocación”, habiendo ellas incitado así a 
la comisión de los delitos por parte de los perpetrado-
res (Ver punto B2). Incluso si estas justificaciones fuesen 
ciertas, esto significaría que la vida de las mujeres solo 
tendría valor dependiendo de su comportamiento. Por 
ello, el incumplimiento de la norma sociocultural pue-
de ser castigado con la muerte, sin que amerite una re-
acción del sistema judicial.

2.	Pobreza de las familias: La pobreza es una barrera que se 
presenta constantemente en la realidad, aunque todos 
los juicios en Bolivia oficialmente son gratuitos. Sin em-
bargo, un juicio conlleva gastos considerables (esto, sin 
tomar en consideración los costos no económicos) que 
las familias de las víctimas muchas veces no tienen po-
sibilidad alguna de asumir. Juicios de alta relevancia pe-
nal, como los casos de feminicidio, con frecuencia son 
abandonados por falta de recursos financieros: La par-
te civil no tiene dinero para pagar un buen abogado, que 
represente eficiente y eficazmente sus intereses, mien-
tras que, por el principio del derecho a la defensa, el Es-
tado le proporciona al acusado de feminicidio, un abo-
gado de forma gratuita. Además, el “apoyo moral” para 
el agresor está asegurado de todas maneras ya que cuen-
ta con el respaldo de todo un sistema de valores en con-
tra de las mujeres.

Foto: En la puerta de la policía del Municipio de Tarabubo se puso un aviso 
que señala: “Salimos de comisión a Pampa Lupiara.” 
Fuente: Informe de consultoría sobre Feminicidio de Sucre y las provincias 
de los alrededores. Consultora: Dra. Ingrid Davezies M.



45

Notas

1	 En Bolivia con el Consejo de Mujeres Amazonas de la Provincia 
Abel Iturralde (COMAPAI); en Ecuador con las siguientes organi-
zaciones indígenas: la Confederación Kichwa del Ecuador (ECUA-
RUNARI), la Federación Interprovincial de Indígenas Saraguros 
(FIIS), la Confederación Nacional de Organizaciones Campesinas, 
Indígenas y Negras (FENOCIN) y con las y los líderes de la Confe-
deración del Movimiento Indígena de Chimborazo (COMICH); en 
Perú con la Federación Regional de Mujeres Asháninkas, Nomat-
siguengas y Kakintes (FREMANK).

2	 Véase Encuesta Nacional de Demografía y Salud (ENDSA) 2008. 
En base al porcentaje de mujeres alguna vez casadas/unidas que 
ha experimentado algún tipo de violencia por parte de la pareja o 
por otra persona.

3	 Véase Encuesta Nacional de Relaciones Familiares y Violencia de 
Género contra las Mujeres (INEC) 2011. 

4	 Vgl. Instituto Nacional de Estadística e Informática “Encuesta 
Demográfica y de Salud Familiar (ENDES) 2011”.

5	 Bolivia: 243, Ley contra el acoso y la violencia política hacia las 
mujeres, del 28/05/2012. 
Bolivia: 348, Ley integral para garantizar a las mujeres una vida 
libre de violencia, del 09/03/2013. 
Ecuador: 103, Ley contra la violencia a la mujer y la familia, del 
año 1995. 
Perú: 26260, Ley de protección frente a la violencia familiar, del 
año 1997.

6	 ONU Mujeres: Estudios de caso de Impunidad en el acceso a la 
Justicia de Mujeres Indígenas en los Cantones Guamote y Colta – 
Provincia de Chimborazo, Quito, 2012, p. 68.

7	 ONU Mujeres: Estudios de casos de Impunidad en el acceso a 

la Justicia de Mujeres Asháninkas afectadas por la violencia de 
Género, Quito, 2012, p. 96.

8	 Ibíd., p. 109.

9	 ONU Mujeres: Impunidad en el Acceso a la Justicia de mujeres 
Indígenas afectadas por violencia de Género en la Provincia 
Amazónica Abel Iturralde – La Paz, Bolivia, Quito, 2012, p. 90.

10	 ONU Mujeres: Estudios de caso de Impunidad en el acceso a la 
Justicia de Mujeres Indígenas en los Cantones Guamote y Colta – 
Provincia de Chimborazo, Quito, 2012, p. 71.

11	 ONU Mujeres: Estudios de caso de Impunidad en el acceso a la 
Justicia de Mujeres Indígenas en los Cantones Guamote y Colta – 
Provincia de Chimborazo, Quito, 2012,p. 69.

12	 ProIndigena/ComVoMujer/GIZ/Federación Interprovincial de 
Indígenas Saraguro (FIIS): Impunidad ante la violencia hacia las 
mujeres indígenas en el acceso a las justicias, Quito, 2012, p. 18.

13	 ONU Mujeres: Estudios de caso de Impunidad en el acceso a la 
Justicia de Mujeres Indígenas en los Cantones Guamote y Colta – 
Provincia de Chimborazo, Quito, 2012, p. 71.

14	 ONU Mujeres: Estudios de casos de Impunidad en el acceso a 
la Justicia de Mujeres Asháninkas afectadas por la violencia de 
Género, Quito, 2012, p. 89.

15	 Grupo Sunu/ComVoMujer/GIZ: Voces y percepciones de las 
mujeres indígenas en Paraguay sobre las prácticas, conceptos, 
significados, actores y roles relacionadas a las violencia basada en 
el género, Asunción, 2012, p. 72.

16	 ONU Mujeres: Estudios de casos de Impunidad en el acceso a 
la Justicia de Mujeres Asháninkas afectadas por la violencia de 
Género, Quito, 2012, p. 85.

17	 Nota de la redacción: Para la elaboración de este acápite se han 
tomado algunas de las principales recomendaciones del docu-

mento Feminicidio en Bolivia. Informe Defensorial. Defensoría 
del Pueblo del Estado Plurinacional de Bolivia. La Paz, Octubre 
2012. No se incluyeron todas las recomendaciones de modo 
literal, por razones de espacio y para evitar la repetición de ideas 
que ya se encuentran presentes en otros capítulos de este com-
pendio.

Capítulo IV: El olfato “A
lgo está podrido en D

inam
arca”: El laberinto de la im

punidad



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
46

Para poder brindarles el mejor apoyo posible a sus con-
trapartes, ComVoMujer se encuentra en un proceso per-
manente de reflexión. En éste se integran las experiencias 
exitosas y métodos preventivos probados en la lucha de la 
violencia contra mujeres en todo el mundo, los que luego 
pueden implementarse eficazmente en el marco del pro-
grama, siempre adaptados a los respectivos contextos na-
cionales y regionales. 

Otro factor que es esencial, si uno quiere abordar la pro-
blemática compleja y multidimensional de la violencia ha-
cia las mujeres de manera adecuada y por lo tanto exito-
sa, es la cooperación con otros/as actores/as de todos los 
sectores de la sociedad. Esto permite crear sinergias, pero 
también requiere un alto grado de actividad: 

   Es necesario recopilar informaciones básicas de las dis-
tintas áreas profesionales que tienen que ver con la vio-
lencia de género;

   Representantes y voceras/os tienen que ser formadas/
os, fortalecidas/os y apoyadas/os, proporcionándo-
les argumentos sólidos para su lucha. El objetivo es es-
tablecer una política estatal intersectorial que también 
ofrezca servicios de alta calidad, en el sentido de políti-
cas diversas, pluralistas y adaptadas a las circunstancias 
socioculturales;.

   La conciencia despertada de esta manera resulta en una 
suerte de empoderamiento cívico; cuando las/los ciu-
dadanas/os reivindican sus derechos, al mismo tiempo 
promueven y garantizan la sostenibilidad de las medi-
das tomadas.

Sin embargo, hay que enfatizar que, lamentablemente, en 
la lucha por la justicia o contra la discriminación, todavía 
no se ha conseguido emprender una lucha propia, solo por 
el hecho de ser mujeres, sin otra etiqueta o “ismo” (patrio-
tismo, feminismo, socialismo, indigenismo), simplemente 

por el hecho de “ser mujeres”. Muchas veces son esos “is-
mos” los que las separan porque es verdad que entre las 
propias mujeres existe una enorme diversidad ya que ade-
más de ser mujeres, tienen otras identidades que también 
las definen. 

Lo dicho hasta ahora debería haber ilustrado que ninguna 
sociedad que se considere democrática, íntegra y “huma-
na” puede tolerar la violencia contra las mujeres. Éste es el 
sustrato de la lucha global contra un crimen que destruye 
cada día los cuerpos, los proyectos de vida y hasta la mis-
ma vida de millones de mujeres. En este capítulo se pre-
sentan también artículos escritos por colegas que no for-
man parte de ComVoMujer, que permiten probar nuevos 
sabores y crear misturas. También estos textos muestran 
que se requiere de un compromiso firme y que no hay lu-
gar para retrocesos. Porque, independientemente de la po-
sición o el papel que asumamos, todos y todas podemos 
contribuir a que el derecho de las mujeres a una vida li-
bre de violencia se convierta en realidad. Es nuestra obli-
gación.

5.1	 Guatemala: Romper el silencio –  
Darles una voz a las mujeres  
afectadas por la violencia sexual  
durante el conflicto armado

La violencia sexual contra mujeres en conflictos arma-
dos en la mayoría de los casos es un tabú en las socieda-
des post-conflicto. Durante la guerra civil de Guatemala, 

La ONG ECAP (Equipo de Estudios 
Comunitarios y Acción Psicosocial) 
en Guatemala, en cooperación con 
el Servicio Civil para la Paz (ZFD) 1 

de la Deutsche Gesellschaft für Internationale 
Zusammenarbeit (GIZ) ofrece acompañamien-
to psicosocial y apoyo en la superación de sus 
experiencias a mujeres que han sobrevivido la 
guerra civil en condición de víctimas de 
violencia sexual. En esta tarea, ECAP recibe 
apoyo por el ZFD de la GIZ en forma de 
aportes financieros y, desde el 2013, de un 
experto del ZFD que asesora y capacita el 
personal acerca del desarrollo de su trabajo de 
acompañamiento psicosocial y terapéutico.

Las autoras: 
Ulrike Hemmerling es coordinadora del pro-
grama Servicio Civil para la Paz de la GIZ en 
Guatemala; 
Romy Stanzel es colaboradora del programa 
del ZFD de la GIZ en Bonn.

Capítulo V: El gusto

Probar recetas  
de todo el mundo:  
Experiencias y reflexiones



47

que duró 36 años, miles de mujeres, especialmente de ori-
gen indígena, se conviertieron en víctimas de esta forma 
de violencia. Fueron violadas, torturadas y asesinadas sis-
temáticamente. La mayoría de las víctimas sigue mante-
niendo el silencio hasta hoy en día. No se ha hecho justicia 
hasta la fecha. El silencio produce un clima de impunidad 
que transmite a la gente que esta violencia es tolerada por 
la sociedad. En Guatemala, incluso en la actualidad, muje-
res y niñas son asesinadas cruelmente todos los días, y la 
tendencia es creciente. 

Luego de años de silencio, un proyecto de la contraparte 
ECAP (Equipo de Estudios Comunitarios y Acción Psicoso-
cial) apoyado desde el año 2008 por el ZFD (Servicio Civil 
para la Paz) de la GIZ les dio voz a estas mujeres. En coope-
ración con organizaciones locales, nacionales e internacio-
nales, ECAP lucha por la justicia para las mujeres afecta-
das por la violencia sexual durante la guerra civil: a través 
de acompañamiento psicosocial, un trabajo de sensibiliza-
ción, promoción y asesoría legal, las mujeres afectadas re-
ciben apoyo para la superación de sus experiencias trau-
máticas. Estas mujeres, en su mayoría mujeres indígenas, 
tienen entre 40 y 70 años de edad y pertenecen a distintas 
etnias y distintos grupos lingüísticos.

Actualmente, más de 110 mujeres indígenas afectadas por 
la violencia sexual se comprometen con su causa en cua-
tro regiones del país. Difunden sus conocimientos sobre 
sus derechos, dirigen distintos procesos comunitarios para 
garantizarlos y demandan una red de apoyo. A esta última, 
se han unido hasta la fecha más de 40 hombres.

Tribunal de Consciencia

En el 2010, varias mujeres indígenas dieron su testimo-
nio ante más de 1000 personas: ante el llamado Tribunal 
de Consciencia, hablaron sobre sus experiencias dolorosas 
y exigieron justicia. Con mucha valentía, ellas mismas se 
dieron una voz, reconquistaron su propia historia y se po-
sicionaron como actoras de un proceso de cambio social. 

Las denuncias formuladas en este tribunal no tienen va-
lidez legal, pero constituyen un llamado a la sociedad pa-
ra resolver las violaciones de derechos humanos cometi-
das en el país. 

El arte como método de superación del pasado
Parte de la superación del pasado es la asimilación de la 
violencia experimentada. La expresión artística de re-
cuerdos amenazantes puede contribuir a que las personas 
creen una distancia con estas imágenes internas y recupe-
ren el control sobre su propia experiencia y sus sentimien-
tos. 

La justicia transicional
En octubre del 2012 se realizaron las primeras audiencias 
judiciales de mujeres que habían iniciado acciones legales. 
Sus testimonios tienen el objetivo de aportar a la resolu-
ción de los casos de violaciones de derechos humanos per-
petradas en el país. 

30 años después de los sucesos dolorosos, las mujeres afec-
tadas tienen ahora la esperanza de que los culpables sean 

Capítulo IV: El olfato “A
lgo está podrido en D

inam
arca”: El laberinto de la im

punidad

Fotos: © ECAP

Fotos: © ECAP



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
48

obligados a responder por sus actos y de que la justicia 
triunfe sobre el silencio. 

El proyecto, no solamente contribuirá a la superación del 
pasado, sino también a la prevención de la actual violen-
cia contra las mujeres, tiende un puente entre el pasado y 
el futuro y al mismo tiempo fomenta una sociedad justa 
y democrática, en la que hombres y mujeres convivan go-
zando de los mismos derechos. 

Por ello, este proyecto logró el tercer puesto en el Concur-
so de Género de la GIZ en el año 2012. 

5.2	 Honduras: Prevenir la violencia  
con imaginación y provocación 

Programa de ONU Mujeres:  
“Ciudades seguras para mujeres”  
en Honduras

Antecedentes

En Honduras, en el 2011, la violencia contra las mujeres ha 
aumentado en un 20 % en comparación con el año 
anterior. La capital hondureña, Tegucigalpa, registra un 
incremento particularmente alto de los actos violentos. En 
algunas zonas residenciales, muchas mujeres ya no se 
sienten seguras en lugares públicos, en el transporte 
público o incluso en su propio barrio a causa de la falta de 
infraestructura básica y de presencia policial y porque los 
actos violentos, en el contexto de las drogas, las pandillas 
juveniles y los grupos delincuenciales, están en aumento. 
En algunos distritos de la ciudad, mujeres, niñas y niños, 
ya no pueden salir de sus casas a solas.

Actividad del proyecto
En el año 2010, ONU Mujeres implementó en Tegucigal-
pa el programa “Ciudades seguras”, que ya se había reali-
zado con éxito en otras ciudades latinoamericanas. Para 
examinar la percepción de la violencia contra las mujeres, 
en noviembre de 2010, se colocó, en lugares estratégicos 
de Tegucigalpa, una serie de muñecas de madera sobredi-

mensionadas que representaban a mujeres. Durante ca-
torce días, se observaron y fotografiaron las reacciones de 
hombres, mujeres y niños frente a estas figuras femeninas. 
Aparte de asombro y curiosidad, también se observaron 
señales de menosprecio a las muñecas, por ejemplo expre-
sadas con pintas obscenas. Las reacciones revelaron muy 
bien la actitud de las personas y el grado de tolerancia ha-
cia la violencia contra las mujeres. 

El programa persigue cuatro objetivos 
   Lograr la aceptación pública del hecho de que las mu-
jeres tienen el derecho a vivir en una ciudad segura y li-
bre de violencia.

PROINDIGENA es el programa regional de la GIZ para el forta-
lecimiento de las organizaciones indígenas en América Latina. 
A través de asesoría técnica, el programa apoya a organiza-
ciones indígenas a nivel local, nacional y suprarregional en la 
representación efectiva de sus intereses y derechos en sus 
Estados y en negociaciones internacionales. Los enfoques, 
entre otros, son procesos de consulta previa, políticas públicas 
interculturales y la participación política de mujeres indígenas.

Regine Mader, la autora de este artículo, trabaja desde el 
2013 como experta junior para la coordinación regional del 
progama en América Latina, con sede en Quito. Es antropólo-
ga cultural y social, ha cursado estudios universitarios en Viena 
y Colombia y ha trabajado como observadora de derechos 
humanos en comunidades indígenas zapatistas en México y en 
el Magdalena Medio en Colombia. Entre sus intereses profe-
sionales se encuentran discursos feministas post-coloniales, 
estudios de conflictos y las relaciones entre Norte y Sur.

UN Women Nationales Komitee 
Deutschland e.V. es una asociación 
independiente sin fines de lucro 
de Alemania y uno de los 15 

comités nacionales en todo el mundo que 
apoyan, a nivel de sus países, el trabajo de la 
entidad “ONU Mujeres” de las Naciones 
Unidas en Nueva York, fundada en 2011. El 
comité alemán está adscrito a ONU Mujeres 
en Nueva York a través del “Recognition 
Agreement” (acuerdo de reconocimiento) y 
con ello cuenta con el mandato y la obligación 
oficial de hacer conocer en Alemania el trabajo 
de ONU Mujeres acerca de la igualdad de 
género y el empoderamiento de las mujeres. 
Más información sobre ONU Mujeres en 
Alemania se encuentra en www.unwomen.de

UN Women Nationales Komitee Deutschland 
e.V. 
Wittelsbacherring 9, 53115 Bonn, Alemania 
Tel. +49 228 454 934 -0, Fax -29 
Correo electrónico: info@unwomen.de

NATIONALES KOMITEE
DEUTSCHLAND

Fotos: © ECAP

http://www.unwomen.de
mailto:info@unwomen.de


49

   Recordar que la violencia urbana es aceptada como as-
pecto secundario, “normal”, ineludible, cotidiano, y 
mostrar qué formas de violencia experimentan las mu-
jeres en las calles de las ciudades latinoamericanas.

   Sensibilizar al público sobre el hecho intolerable de que 
debido a la inseguridad en las ciudades, mujeres y hom-
bres no puedan aprovechar y disfrutar el espacio públi-
co de manera equitativa.

   Fomentar la participación activa de mujeres y de orga-
nizaciones de la sociedad civil. 

En Tegucigalpa, ONU Mujeres coopera con la Organiza-
ción de las Naciones Unidas para la Agricultura y la Ali-
mentación (FAO) y un centro local para el tratamiento y 
la rehabilitación de las víctimas de la tortura (CPTRT) en 
proyectos cuyo propósito es reducir la magnitud de la vio-
lencia contra las mujeres. Uno de los objetivos de la coo-
peración con ONU Mujeres es fortalecer la posición de las 
mujeres en la sociedad, por ejemplo mediante la promo-
ción de la participación activa de mujeres en la vida pú-
blica en Tegucigalpa. Además, en la lucha contra la delin-
cuencia, se pretende tomar en cuenta específicamente la 
violencia de género.

El programa contó con 3,500 personas involucradas, con 
ello, se ha dado un primer paso importante para que tam-
bién mujeres, niñas y niños puedan vivir en un entorno 
seguro en el futuro. También se realizó este programa con 
éxito en El Salvador.

5.3	 La violencia hacia mujeres indígenas: 
Retos para la cooperación al desarrollo

“Lo que es diverso no está desunido, lo que está unificado 
no es uniforme, lo que es igual no tiene que ser idéntico, 
lo que es diferente no tiene que ser injusto. Tenemos el de-
recho a ser iguales cuando las diferencias nos inferiorizan, 
tenemos el derecho a ser distintos cuando la igualdad nos 
descaracteriza” (Santos, Boaventura de Sousa)”. 2

Introducción
A causa de la discriminación interseccional, las mujeres 
indígenas en América Latina se encuentran ante el reto de 

tener que defender sus derechos en distintos frentes. Ex-
perimentan discriminación basada en su género, su per-
tenencia étnica y su situación socio-económica, lo que re-
quiere un análisis diferenciado de su realidad específica, 
especialmente si se trata de desarrollar estrategias y en-
foques políticos para eliminar las distintas formas de vio-
lencia hacia las mujeres indígenas. La razón es que por un 
lado, ellas actúan como defensoras de los derechos huma-
nos de los pueblos indígenas –los derechos a la tierra y el 
territorio, la autonomía y la autodeterminación. Por otro 
lado, expresan exigencias relacionadas con la realización 
de sus derechos como mujeres, especialmente su derecho 
a la participación equitativa en sus organizaciones y co-
munidades. 

Ante todos estos factores, las mujeres indígenas enfrentan 
el reto de hacer valer su reclamo de derechos iguales pa-
ra hombres y mujeres en el contexto más amplio de la de-
fensa de los derechos colectivos. Por lo tanto, los esfuerzos 
de las mujeres indígenas son emancipatorios en dos sen-
tidos. Por un lado, convierten la discriminación estructu-
ral de sus comunidades frente a la sociedad mestiza ma-
yoritaria en el punto de partida de su crítica, reclamando 
el reconocimiento de las diferencias culturales y con ello 
de sus derechos colectivos. Por otro lado, retan los “discur-
sos sobre cultura” esencialistas del movimiento indígena, 

obligados a responder por sus actos y de que la justicia 
triunfe sobre el silencio. 

El proyecto, no solamente contribuirá a la superación del 
pasado, sino también a la prevención de la actual violen-
cia contra las mujeres, tiende un puente entre el pasado y 
el futuro y al mismo tiempo fomenta una sociedad justa 
y democrática, en la que hombres y mujeres convivan go-
zando de los mismos derechos. 

Por ello, este proyecto logró el tercer puesto en el Concur-
so de Género de la GIZ en el año 2012. 

5.2	 Honduras: Prevenir la violencia  
con imaginación y provocación 

Programa de ONU Mujeres:  
“Ciudades seguras para mujeres”  
en Honduras

Antecedentes

En Honduras, en el 2011, la violencia contra las mujeres ha 
aumentado en un 20 % en comparación con el año 
anterior. La capital hondureña, Tegucigalpa, registra un 
incremento particularmente alto de los actos violentos. En 
algunas zonas residenciales, muchas mujeres ya no se 
sienten seguras en lugares públicos, en el transporte 
público o incluso en su propio barrio a causa de la falta de 
infraestructura básica y de presencia policial y porque los 
actos violentos, en el contexto de las drogas, las pandillas 
juveniles y los grupos delincuenciales, están en aumento. 
En algunos distritos de la ciudad, mujeres, niñas y niños, 
ya no pueden salir de sus casas a solas.

Actividad del proyecto
En el año 2010, ONU Mujeres implementó en Tegucigal-
pa el programa “Ciudades seguras”, que ya se había reali-
zado con éxito en otras ciudades latinoamericanas. Para 
examinar la percepción de la violencia contra las mujeres, 
en noviembre de 2010, se colocó, en lugares estratégicos 
de Tegucigalpa, una serie de muñecas de madera sobredi-

PROINDIGENA es el programa regional de la GIZ para el forta-
lecimiento de las organizaciones indígenas en América Latina. 
A través de asesoría técnica, el programa apoya a organiza-
ciones indígenas a nivel local, nacional y suprarregional en la 
representación efectiva de sus intereses y derechos en sus 
Estados y en negociaciones internacionales. Los enfoques, 
entre otros, son procesos de consulta previa, políticas públicas 
interculturales y la participación política de mujeres indígenas.

Regine Mader, la autora de este artículo, trabaja desde el 
2013 como experta junior para la coordinación regional del 
progama en América Latina, con sede en Quito. Es antropólo-
ga cultural y social, ha cursado estudios universitarios en Viena 
y Colombia y ha trabajado como observadora de derechos 
humanos en comunidades indígenas zapatistas en México y en 
el Magdalena Medio en Colombia. Entre sus intereses profe-
sionales se encuentran discursos feministas post-coloniales, 
estudios de conflictos y las relaciones entre Norte y Sur.

Capítulo V: El gusto Probar recetas de todo el m
undo: Experiencias y reflexiones

PROINDIGENA es el programa 
regional de la GIZ para el fortale-
cimiento de las organizaciones 
indígenas en América Latina. A 

través de asesoría técnica, el programa apoya 
a organizaciones indígenas a nivel local, 
nacional y suprarregional en la representación 
efectiva de sus intereses y derechos en sus 
Estados y en negociaciones internacionales. 
Los enfoques, entre otros, son procesos de 
consulta previa, políticas públicas intercultu-
rales y la participación política de mujeres 
indígenas.

Regine Mader, la autora de este artículo, tra-
baja desde el 2013 como experta junior para la 
coordinación regional del progama en América 
Latina, con sede en Quito. Es antropóloga 
cultural y social, ha cursado estudios univer-
sitarios en Viena y Colombia y ha trabajado 
como observadora de derechos humanos en 
comunidades indígenas zapatistas en México 
y en el Magdalena Medio en Colombia. Entre 
sus intereses profesionales se encuentran dis-
cursos feministas post-coloniales, estudios de 
conflictos y las relaciones entre Norte y Sur.

Foto: © UN Women Nationales Komitee Deutschland e.V. 



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
50

cuestionando los desequilibrios de poder entre los géne-
ros dentro de sus comunidades y organizaciones y reivin-
dicando su acceso a la justicia y a la participación política 
frente a los hombres.

Refiriéndose a las experiencias del programa regional 
“Fortalecimiento de organizaciones indígenas en América 
Latina – PROINDIGENA”, este artículo aborda las realida-
des específicas y las exigencias múltiples de las mujeres in-
dígenas, las que constituyen un reto, especialmente para la 
cooperación al desarrollo enfocado en las organizaciones 
indígenas y las que luchan contra la violencia de género. 
Pretende mostrar que el reconocimiento de las diferencias 
culturales no necesariamente contradice el compromi-
so con los derechos individuales de las mujeres indígenas. 
Es más, demuestra de qué manera las mujeres indígenas se 
apropian del discurso sobre los derechos de las mujeres en 
los contextos locales y le brindan un nuevo significado en 
la defensa de los derechos de los pueblos indígenas. 

¿Autonomías indígenas versus derechos de las  
mujeres?
 En el discurso oral y escrito sobre los movimientos indí-
genas, muchas veces daría la impresión de que las y los in-
dígenas son un grupo homogéneo, un sujeto colectivo “in-
dígena” sin ninguna diferencia interna. Esta impresión 
también se mantiene en los discursos del mismo movi-
miento indígena para presentarse como sujeto colectivo 
y con ello obtener legitimidad política. La “etnización de 
lo político” 3 , que se puede diagnosticar en este contexto, 
pone énfasis en la creciente importancia de las identida-
des culturales étnicas y su utilización para la formulación 
de reivindicaciones políticas específicas. El surgimien-
to de la identidad étnica y cultural se asocia directamente 
con relaciones de poder coloniales y desigualdades socioe-
conómicas continuas y, por lo tanto, representa el moti-
vo emancipatorio central de mujeres y hombres indígenas. 
Siendo producto de la experiencia colonial y habiéndose 
desarrollado desde estructuras de poder históricas dentro 
de las cuales se marcan diferencias, la identidad colectiva a 
la que recurren mujeres y hombres indígenas se convierte 
en el punto de partida para el reclamo de sus derechos. En 
este contexto, el motivo central del discurso indígena es el 
reconocimiento y la consolidación de los territorios autó-
nomos indígenas, ya que éstos forman la base sustancial 
de la producción y reproducción material y simbólica de 
sus estilos de vida culturales y, con ello, representan el es-
pacio necesario para la realización de sus derechos colecti-
vos como pueblos indígenas según el artículo 28 de la De-
claración Universal de los Derechos Humanos. 

Las mujeres indígenas juegan un papel fundamental en la 
defensa de sus derechos aunque ellas, en comparación con 
los hombres indígenas, están afectadas de manera parti-
cularmente grave por la pobreza, la exclusión social y la 
discriminación 4. Los discursos políticos del movimien-
to indígena muchas veces son ciegos en cuanto a asuntos 
de género. El esencialismo, estratégico 5 –el que sin duda 
constituye un recurso sustancial en la creación de legiti-

midad política– por el que optan las/los representantes in-
dígenas en los escenarios de la negociación política para 
exigir sus derechos, por un lado estereotipa lo “otro”, “oc-
cidental”; mientras que por otro lado a menudo romanti-
za lo indígena como el ideal de la organización social y de 
esta manera impide una mirada crítica a las deficiencias e 
injusticias dentro de las comunidades indígenas. Valores y 
prácticas culturales declarados como “auténticos” –como 
la “complementariedad” o “Chacha Warmi” entre hom-
bre y mujer en la cosmovisión andina–, pueden servir para 
ocultar una desigualdad real entre los géneros 6. 

La “naturalización” e idealización de la “cultura” indíge-
na y su utilización altamente politizada, además del enfo-
que exclusivo en la diferencia cultural como eje de la des-
igualdad, disimula otros ejes de poder y subordinación, 
especialmente los que se encuentran dentro del colectivo, 
como la injusticia de género y la violencia de género. Este 
problema de la “reificación” de las identidades grupales 7, 
es decir, el establecimiento y la esencialización de identi-
dades culturales, corre el riesgo de ocultar prácticas discri-
minatorias contra las mujeres.

Los derechos de las mujeres indígenas:  
el derecho a la igualdad, el derecho a la diferencia 
Las voces de las mujeres indígenas se han hecho más fuer-
tes ante este trasfondo. Visibilizan los puntos ciegos de la 
agenda política indígena e integran preocupaciones espe-
cíficas de las mujeres en los reclamos colectivos de sus co-
munidades. Con ello, a menudo se topan con resistencias 
dentro del movimiento indígena, siendo acusadas de fal-
ta de lealtad frente a sus hombres o de haberse dejado ab-
sorber por ideales o conceptos “occidentales”. En este con-
texto, las mujeres indígenas aprovechan el discurso acerca 
de los derechos de las mujeres en su función crítica –la po-
litización de la injusticia dentro de sus comunidades– y al 
mismo tiempo posicionan estas preocupaciones como ele-
mentos fundamentales de las exigencias indígenas de au-
todeterminación colectiva y autonomía: “La autonomía 
no es posible si no está basada en la equidad de género y la 
igualdad de derechos, y por lo tanto, las luchas de las mu-
jeres indígenas, en las cuales imponen sus derechos y sus 
voces, son luchas en las que realmente abogan por una au-
tonomía integral” 8. Desde este punto de vista, la lucha por 
el cumplimiento de los derechos colectivos no es de nin-
guna manera neutra en cuanto al género, y tampoco se 
puede entender la lucha por el cumplimiento de los dere-
chos de las mujeres de forma independiente de la defen-
sa de los derechos colectivos indígenas. Es indiscutible que 
la violación sistemática de los derechos colectivos de los 
pueblos indígenas tiene impactos desproporcionadamen-
te graves en las mujeres indígenas, en forma de violencia 
de género, y por eso, en su lucha contra la violencia se les 
recuerda al mismo tiempo la importancia de la defensa de 
sus derechos colectivos. 

Los siguientes ejemplos illustran este hecho: la pérdida del 
acceso a la tierra y el agua, por ejemplo, como consecuen-
cia de desplazamientos forzados o de los impactos ecoló-



51

gicos de las industrias extractivas, puede llevar a una ma-
yor dependencia de las mujeres indígenas de sus esposos, 
que asumen trabajos remunerados. La militarización de 
los territorios indígenas, en el contexto de la implementa-
ción de medidas infraestructurales ambiciosas, promueve 
la prostitución de mujeres y niñas indígenas, que conlleva 
enfermedades o embarazos indeseados, y al mismo tiem-
po suele faltar por completo el acceso a un cuidado de sa-
lud culturalmente sensible. Simultáneamente, el acceso a 
la justicia muchas veces no es garantizado ni por la juris-
dicción estatal ni por la originaria 9.

Del silencio a la palabra, de la palabra a la acción 

“Nosostras, las mujeres indígenas, estamos 
creando redes cada vez más firmes; con ello 
defendemos la vida y la dignidad de nuestros 
pueblos” 10. 

Las mujeres indígenas han hecho oír sus voces en casi to-
dos los niveles para expresar sus preocupaciones, tanto 
dentro de sus organizaciones como ante el Estado. En or-
ganizaciones “mixtas” u organizaciones puramente feme-
ninas, formulan sus propias agendas y estrategias políti-
cas para luchar contra las distintas formas de violencia. En 
este contexto, se posicionan con confianza como “creado-
ras de vida” que son fundamentales para cada comunidad: 
“Somos como las raíces de un árbol. De la misma forma 
que de ellas crece una vida inconfundible, nosotras somos 
creadoras de vida: de la vida humana al igual que la vi-
da comunitaria” 11. Por lo tanto, las mujeres indígenas par-
ticipan activamente en debates, por ejemplo en el debate 
sobre sus derechos en la “consulta previa”, es decir, el de-
recho de los pueblos indígenas a ser informados y consul-
tados sin impedimentos acerca de todas las medidas admi-
nistrativas o legislativas que puedan afectar su integridad 
como pueblos y su territorio de alguna forma. Las mujeres 
indígenas (no necesariamente para alegría de sus compa-
ñeros masculinos 12) exigieron que se consideren medidas 
afirmativas tales como una cuota de mujeres en procesos 
de consulta, cuando en el 2011 se presentó un proyecto de 
ley sobre la regulación de la consulta previa. 

En la Amazonía ecuatoriana, las mujeres saben que no son 
incluidas suficientemente en los procesos de consulta pre-

via y que sus comunidades y organizaciones son pasadas 
por alto “de manera fraudulenta” (según una participan-
te de un taller en Puyo/Ecuador). Están muy conscientes 
de que tienen que fortalecer sus capacidades y capacitarse 
para poder exigir sus derechos eficazmente, porque la par-
ticipación política también requiere valentía, confianza y 
sobre todo un sentido de justicia. 

PROINDIGENA acompaña, asesora y apoya a mujeres in-
dígenas para que puedan identificar sus posibilidades de 
actuación y diseñar las correspondientes estrategias que 
les permitan participar en procesos políticos de cambio. 
La asesoría a las mujeres indígenas se ajusta a sus preocu-
paciones y temas y los de sus organizaciones, así como a 
la coyuntura política de sus respectivos países. Por ejem-
plo, las mujeres indígenas reciben apoyo en la preparación 
de cumbres (tales como la Cumbre Continental de Muje-
res del Abya Yala) y la formación de redes a nivel regional, 
o también en la organización de eventos de capacitación a 
nivel nacional o local. En la Amazonía ecuatoriana, se rea-
lizaron talleres sobre las posibilidades de las mujeres de 
participar en un proceso de consulta prelegislativa acer-
ca de un proyecto de ley sobre el agua. Otros talleres trata-
ron el papel y las posibilidades de actuación de las mujeres 
en el contexto de la inminente adjudicación de concesio-
nes a empresas petroleras. El intercambio entre las mu-
jeres sirve para elaborar opiniones formales o documen-
tos de posición que usan como instrumentos estratégicos 
para ejercer presión política. Estos documentos son pre-
sentados tanto a las organizaciones coordinadoras indíge-
nas, para incorporar sus preocupaciones específicas en las 
agendas indígenas, como a las instituciones estatales co-
rrespondientes, para participar de esta manera en el esta-
blecimiento de políticas públicas que atiendan sus nece-
sidades. Mujeres en Saraguro en Ecuador han logrado un 
éxito ejemplar consiguiendo que, tras muchos años de es-
fuerzos en sus organizaciones, pudieran construir un cen-
tro público para el acompañamiento psicológico y legal de 
mujeres y niños afectados por violencia doméstica.

Conclusión: Abordar la violencia contra las mujeres es 
aún más complejo si se trata de mujeres que se hallan en 
regímenes de injusticia múltiple, es decir, que sufren vio-
lencia a causa de su identidad multidimensional mencio-
nada anteriormente. La diferencia entre los géneros no es 
el único elemento constituyente de la violencia interper-

Capítulo V: El gusto Probar recetas de todo el m
undo: Experiencias y reflexiones

Foto: © Juan Cevallos

Foto: © Juan Cevallos



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
52

sonal, al igual que la diferencia entre las etnias. Si la coo-
peración al desarrollo quiere combatir todas las formas 
de violencia y opresión, tiene que tomar en cuenta las re-
laciones multifacéticas de poder y dominio. Tomando la 
frase de Sousa Santos –citada anteriormente– como tras-
fondo, este texto tenía el objetivo de mostrar que las ex-
periencias específicas de las mujeres indígenas requieren 
de una interpretación más compleja de la realidad, lo que 
constituye una serie de retos, particularmente para la coo-
peración internacional al desarrollo 13. En especial se ha 
mostrado que por un lado, los discursos esencialistas del 
movimiento indígena deben ser cuestionados en el sen-
tido de que tienden a mantener un statu quo que no eli-
mina la relación injusta entre los géneros. Por otro lado, 
es necesario hacer justicia a la legitimidad de las exigen-
cias de autodeterminación y autonomía de las mujeres y 
los hombres indígenas, especialmente en la cooperación al 
desarrollo, sin que ello resulte en una incapacidad de ac-
tuar basada en el relativismo cultural. Las mujeres indíge-
nas han demostrado que eso es posible, ya que para ellas, 
no existe el dilema entre derechos individuales y colecti-
vos, y sus palabras y acciones se refieren a la indivisibili-
dad de los derechos de las mujeres y los derechos huma-
nos indígenas.

Bibliografía
FIMI, Foro Internacional de Mujeres Indígenas. 2006. Mai-
rin Iwanka Raya: Indigenous Women stand against Vio-
lence. A Companion Report to the United Nations Se-
cretary-General’s Study on Violence against Women. 
Disponible en: www.un.org/esa/socdev/unpfii/docu-
ments/vaiwreport06.pdf.

Hernández, Aída Castillo. 2012. Entre el etnocentrismo fe-
minista y el esencialismo étnico. Las mujeres indígenas y 
sus demandas de género. En: Debate Feminista, Nr. 24. 

Santos, Boaventura de Sousa. 2007. La reinvención del Es-
tado y el Estado Plurinacional. CLACSO, Buenos Aires. 

Schilling-Vacaflor, Almut. 2010. Die indigenen Völker La-
teinamerikas. Zwischen zunehmender Selbstbestimmung 
und anhaltender Marginalisierung. In: GIGA Focus, Nr. 8. 

5.4	 Entre empoderamiento y valores  
tradicionales.  
Mediadoras comunitarias indígenas y 
violencia de género en Guatemala 

Olga se encuentra de pie, al medio de un gran círculo de 
sillas. A su alrededor están sentados hombres y mujeres 
Maya-Q´eqchi´ de su comunidad, el pueblo de 5000 habi-
tantes de Santa María Cahabón en la sierra de Guatema-
la. Se ha ofrecido como voluntaria para un ejercicio sobre 
el cambio de perspectivas. Olga, a principios de sus treinta, 
sin formación profesional, es una de las treinta participan-
tes del taller seleccionadas por sus asambleas municipales 
para ser capacitadas como mediadoras comunitarias. 

Me encuentro al lado de Olga y dirijo los ejercicios como 
entrenadora. Es la primera vez que hemos incluido este 
ejercicio en un módulo de capacitación. Por última vez me 
pregunto brevemente si este ejercicio es apropiado en este 
contexto, desde el punto de vista cultural y social. Ocurre 
rara vez que en nuestros talleres en Cahabón las mujeres 
se ofrezcan como voluntarias para demostraciones. Estoy 
contenta por su confianza.

Y realmente Olga comienza a contar, en primera persona, 
cómo se molestaba su esposo cuando ella salía de la casa. 
Que no entiende por qué siempre desconfiaba de ella y la 
provocaba. Como se volvió violento, la amenazó con ma-
tarla. Que trató de denunciarlo, pero no lo hizo finalmente 
por miedo a su reacción. Que quiere entender por qué ac-
túa así. Cómo, en algún momento, ya no soportó la situa-
ción y regresó a casa de sus padres con los/las hijos/as pe-
queños/as que tiene con su esposo. 

La historia de Olga es un ejemplo del destino de muchas 
mujeres en Guatemala. Sin embargo, en la mayoría de los 
casos, las mujeres en Cahabón no se separan de sus espo-
sos violentos, según la apreciación de Rubina Gamarro, 
colaboradora del centro de salud local. Señala que las ra-
zones son la dependencia económica de sus esposos, el pa-
pel de la iglesia, las normas sociales y culturales, que hacen 
que la violencia contra las mujeres parezca algo “normal”, 
así como la falta de servicios de apoyo para las mujeres. 
También el juez civil local Edgar Och está preocupado por 
esta problemática. “Nuestro mayor problema es la violen-
cia contra las mujeres”, dice el juez. “Según nuestras esta-
dísticas, nuestro departamento figura en el tercer puesto”. 
Gamarro también conoce las crecientes cifras de violen-

Foto: © Juan Cevallos

Anne Becker, la autora de este 
artículo, es socióloga y mediadora 
y asesoró a la organización 
contraparte Fundación Propaz 

entre 2011 y 2013 como experta del ZFD de la 
GIZ en Guatemala.



53

cia y abuso sexual. Pero ella interpreta este incremento co-
mo una señal de que “las mujeres han perdido un poco su 
miedo, acuden al centro de salud y denuncian [la] violen-
cia y abuso sexual”, dice la enfermera en jefe. Programas 
estatales que aborden el problema en su totalidad y de ma-
nera sistemática no existen en Cahabón.

Olga me lanza una mirada inquisitiva. Respiro hondo, digo 
algunas palabras y le recomiendo observar la situación co-
mo si fuese desde una perspectiva externa en vez de asu-
mir la perspectiva de su esposo. Al fin y al cabo, él le había 
hecho mucho daño. Olga rechaza esta idea. “Quiero en-
tender por qué actúa así”, dice. Estoy preocupada de que 
la situación pueda salirse de mi control. Olga intenta bre-
vemente, pero no logra entender. Ahora está dispuesta a 
mirar la situación desde afuera. Se revela una larga histo-
ria de violencia, intentos de intervenir de parte de parien-
tes cercanos, con sus padres y su hermana de su lado, ella 
misma, con sus hijos/as a salvo, pero sin ingresos y manu-
tención, y las lágrimas recorren su rostro.

Primero hay silencio en nuestra ronda de reflexión. Luego 
algunas personas, sobre todo hombres, toman la palabra. 
Le dan consejos a Olga. En la pausa, dos mujeres se sientan 
con Olga y comienzan una conversación.

Desde el inicio del proyecto, mediadoras y mediadores una 
y otra vez han apoyado a las autoridades de sus comunida-
des en la solución de conflictos entre parejas; también en 
casos de violencia. En la cultura local, el principio de man-
tener la armonía social y de no ser avergonzados/as, es su-
mamente importante. Una mediadora contó de una con-
ciliación en la que una mujer había dejado a su esposo 
cuando la amenazó con un machete. Después de unas se-
manas, el esposo arrepentido acudió al alcalde del pueblo 
y al consejo de desarrollo para pedirles sus recomenda-
ciones y su apoyo. Se convocó a una asamblea del pueblo 
durante la cual aproximadamente una docena de autori-
dades y líderes, incluyendo a las mediadoras de la comu-
nidad, hablaron con el hombre y la mujer delante de todo 
el pueblo. Y finalmente la pareja estuvo dispuesta a per-
donarse, según cuenta una de las mediadoras involucra-
das. “En ese momento, el hombre juró delante de todos los 
líderes del pueblo que no iba a volver a pegar a su espo-
sa nunca más, y así la mujer le perdonó a su marido”, di-
ce. “Había muchos testigos, y ambos firmaron un acuerdo”. 

Debido a que en estos casos, los valores y las normas mo-
rales también regulan la percepción emocional, los con-
flictos entre parejas asumen un caracter público. La conci-
liación de problemas en relaciones de pareja se convierte 
en un asunto de la comunidad, en la que la recuperación 
del orden social y moral perturbado es la prioridad máxi-
ma. Sin embargo, el fuerte énfasis en la armonía social co-
mo mecanismo de solución de conflictos, al mismo tiem-
po consolida los valores tradicionales patriarcales y los 
órdenes sociales correspondientes y con ello tiende a obs-
taculizar el cambio social y el fortalecimiento de los dere-
chos y las libertades de las mujeres.

A diferencia de la práctica tradicional, la jurisprudencia es-
tatal no permite la conciliación en casos de violencia in-
trafamiliar. “En el caso de la violencia contra mujeres no se 
recurre a procedimientos de conciliación, sino se aplica la 
ley con toda su dureza”, explica el juez Och. En primer lu-
gar, se imponen multas. El juez espera que eso desanime a 
los agresores, pero también sabe que el problema del ma-
chismo y la violencia contra las mujeres es de índole cul-
tural y social, y no se puede resolver solamente con san-
ciones. “Es una espiral de violencia, que no en pocos casos 
termina con la muerte de la mujer”, agrega Och. Efectiva-
mente, en Cahabón ha habido varios casos de suicidio de 
mujeres. Muchas veces, el entorno de las víctimas tiende a 
atribuir estos sucesos solamente a la situación de violen-
cia doméstica, sin estar consciente de que es la discrimina-
ción social de las mujeres, cuya expresión más extrema es 
la violencia, y la falta de servicios de apoyo las que causan 
esta desesperación que termina en el suicidio.

¿Cuál fue el beneficio de las capacitaciones para las muje-
res Q´eqchi’ en su vida cotidiana, en vista de la compleji-
dad de la problemática y las diferencias culturales? Aquí se 
revela, por un lado, que la mayoría de las mujeres sigue te-
niendo dificultades para ser reconocidas por las autorida-
des de sus pueblos y ser incluidas en las conciliaciones de 
conflictos. Al mismo tiempo, casi todas las 75 mediadoras 
reportaron que la capacitación les había ayudado mucho 
a incrementar su confianza y mejorar sus relaciones fami-
liares. “La relación con mi esposo y mis hijos ha mejorado. 
Aquí puedo aplicar todo lo que he aprendido sobre la co-
municación y el diálogo”, señala Candelaria. Y Zulma, de 19 
años, responde a la pregunta de qué fue lo más importante 
que ha aprendido en la capacitación: “Ahora sé lo que es el 

Capítulo V: El gusto Probar recetas de todo el m
undo: Experiencias y reflexiones

Fotos: © Fundación Propaz



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
54

respeto”. María Antonia era una mujer muy tímida hasta la 
capacitación. “Estaba avergonzada, tenía miedo, era tími-
da. En los primeros talleres me temblaba la voz cuando ha-
blaba, porque todos me miraban. Ahora ya no es así. Ahora 
incluso hablo con gente que viene de muy lejos, sin pro-
blemas”, dice María Antonia guiñando el ojo. “Al principio 
no le gustaba a mi esposo que yo saliera hasta más tarde. 
¿Qué estás haciendo tanto tiempo? me preguntaba. Pe-
ro luchando me gané el derecho a ir a asambleas y capaci-
taciones”, continúa la mujer de 56 años. Entonces también 
Cahabón es sobre todo el entorno cercano social (y polí-
tico) de la familia al que las mujeres, desde su perspectiva 
cultural, convierten en el objeto de su trabajo por la paz y 
la transformación de conflictos. En este contexto se mani-
fiesta que la experiencia del proyecto de mediación defini-
tivamente fortalece la confianza y el sentido de justicia de 
las mujeres. Al mismo tiempo, el proyecto mostró los lími-
tes con que se topaban las mujeres al exigir sus derechos 
dentro de mecanismos de conciliación de conflictos loca-
les alternativos.

Mientras tanto, Olga ha concluido su formación de media-
dora. El alcalde la ha presentado, junto con sus colegas, co-
mo mediadora distrital y la ha investido en su cargo. Aún 
un poco tímida nos cuenta de su primera experiencia. “Te-
nía un poco de miedo por estar rodeada de todos los car-
gos importantes de mi distrito. Pero poco a poco perdí el 
miedo, y ahora ya estoy aportando ideas”.

El proyecto ya ha concluido también. ¿Qué pueden apren-
der de esta experienecia los proyectos futuros en el área 
del manejo civil de conflictos y la mediación? Para mí, la 

historia de Olga resume de cierta manera un dilema ge-
neral del proyecto: se capacitan mediadoras y se estable-
cen redes de mediadoras, pero el proyecto apenas toca las 
causas y propulsores de los conflictos básicos. Hay mu-
chos argumentos a favor de una estrategia que no solo for-
talezca ciertas capacidades, posiciones y mecanismos, sino 
también ataque las causas concretas de los conflictos y sus 
contenidos. En este proyecto, el trabajo “sustancial” temá-
tico solo se fomentó al margen de los talleres, en una mesa 
redonda y un programa de radio. 

Al mismo tiempo, la experiencia demuestra de manera 
más que clara la necesidad de contar con una perspectiva 
sensible al género en la capacitación y el diseño de proyec-
tos. Las experiencias con la violencia y el manejo de con-
flictos no son de ninguna manera neutros en cuanto al gé-
nero. Por lo menos en Guatemala, muchas ONG que no 
tratan el tema del género de manera explíta, dejan pasar 
este asunto y a menudo asocian la perspectiva de género 
con un aumento de la cuota de mujeres. Finalmente, la ex-
periencia en estos proyectos puede ser interpretada como 
un llamado por un mejor conocimiento y una mayor con-
sideración de la cultura y el contexto. 

En un contexto en el cual entre diez y veinte personas es-
tán involucradas en la conciliación de un conflicto, en el 
cual la moral y la emoción están tan mezcladas y la figura 
de una tercera parte imparcial es algo completamente aje-
no, cualquier concepto de mediación de orientación pura-
mente occidental está condenado a fracasar. Por otro lado, 
la mediación adaptada culturalmente debería incorpo-
rar más los mecanismos y principios existentes del manejo 

En el municipio de Cahabón, la 
organización de educación para la paz 
Fundación Propaz promovió entre el 
2007 y el 2013 y con el apoyo del 

Servicio Civil para la Paz de la GIZ, la capacitación 
de casi 300 mediadoras comunitarias así como su 
participación en una mesa redonda con represen-
tantes del Estado. El objetivo fue crear un sistema 
de manejo de conflictos 14 locales y de fomentar 
una cultura de diálogo. Aproximadamente la 
cuarta parte de los mediadores son mujeres. Es 
un porcentaje considerable si uno recuerda que 
los cargos políticos (a título honorífico) en las 
zonas rurales de Guatemala están reservados casi 
exclusivamente para hombres.

El municipio de Santa María de Cahabón, en el 
departamento Alta Verapaz, es uno como muchos 
más en las zonas rurales de Guatemala. Tasas de 
pobreza de más de 90 por ciento, falta de acceso 
a infraestructura básica, bajo nivel de educación 
escolar, altas tasas de mortalidad materna y 
un acceso deficiente a la tierra caracterizan las 

circunstancias de vida de la población indígena. 
Las tasas de violencia intrafamiliar, especialmen-
te contra mujeres, son de las más altas de Alta 
Verapaz. El Estado, como en muchos lugares 
de Guatamala, está poco presente y sufre de un 
subfinanciamiento crónico. El acceso a la justicia 
está muy limitado. Los dirigentes locales gobier-
nan “sus” tierras como si fuesen principados. La 
población, de la cual el 95 por ciento pertenece a 
la etnia de los Maya-Q’ eqchi’, vive sobre todo del 
cultivo de maíz y frijoles y el trabajo estacional en 
las plantaciones de los latifundistas. La militariza-
ción y la opresión de levantamientos por parte del 
Estado en el contexto de 36 años de guerra civil 
(1969-1996) han dejado sus huellas en la estruc-
tura social y la psique de la población. Se debili-
taron las estructuras organizacionales propias de 
los y las Q’ eqchi’. Entre los mayores problemas 
de las comunidades hoy en día están el divisio-
nismo (polarización y división) y el alcoholismo. 
Profundas estructuras de miedo complican la 
participación política.



55

pacífico de conflictos en vez de crear nuevos mecanismos. 
Desde el punto de vista emancipatorio, el reto consiste en 
promover las formas tradicionales indígenas de solución 
de conflictos, pero sin alimentar ordenamientos represi-
vos y patriarcales, y en fortalecer potenciales emancipato-
rios locales existentes, especialmente entre las mujeres.

 5.5	Una iniciativa local con grandes  
efectos: La defensoría comunitaria  
de Chacabamba (Cusco, Perú)

Situación inicial

Chacabamba 15 es una comunidad campesina en los Andes 
peruanos; está conformada por aproximadamente 100 fa-
milias de habla quechua y otras 40 familias que viven en 
un poblado adyacente. El pueblo, ubicado más o menos a 
“una hora en bus” de la histórica ciudad incaica de Cusco, 
se extiende a lo largo de la ladera de un cerro a una altura 
aproximada de 3,800msnm.

Las condiciones de vida en Chacabamba no son fáciles. Se-
gún el censo de 2007, el 40.7 % de la población femenina 
mayor de 15 años en la provincia de Paucartambo no ha 
completado sus estudios escolares –en comparación con 
solo 14.8 % de la población masculina de la misma edad. 
En consecuencia, la tasa de analfabetismo entre las muje-
res asciende a 48.2 %, a diferencia de 18.2 % en la población 
masculina. En el distrito de Huancarani, el 91.6 % de la po-
blación vive por debajo de la línea de pobreza y el 68.6 % 
en pobreza extrema 16. Mientras que los hombres se des-
plazan diariamente entre su centro laboral y su hogar, mu-
chas mujeres se quedan en la comunidad y se encargan de 
las tierras de cultivo y el ganado, la crianza de hijos e hijas 
y el cuidado del hogar. 

En el contexto de la reforma agraria en los años 60, las ta-
reas administrativas que antes eran responsabilidad de 
las autoridades tradicionales de las comunidades, se tras-
ladaron a nuevas instituciones estatales. Según el estatu-
to comunal, estas instituciones son la Directiva Comunal, 
elegido cada dos años, y su presidente, además de la Asam-
blea Comunal, que se reúne periódicamente para discu-
tir problemas de interés general y tomar decisiones al res-
pecto 17. Ya que el estatuto comunal dispone que solo el/la 
jefe/a de cada familia –por lo general el hombre– partici-
pe activamente en los asuntos públicos de la comunidad, 
estos gremios mayormente están compuestos por hom-
bres, mientras que las mujeres por lo general aparecen co-
mo representantes de sus esposos si éstos están ausentes. 
La consecuencia es que sus voces y perspectivas apenas se 
perciben con respecto a los asuntos públicos. La Directiva 
Comunal y la Asamblea también tienen la competencia de 
resolver conflictos internos según normas y procedimien-
tos indígenas, incluyendo las sanciones. 18 

La situación de las mujeres

En Chacabamba, la violencia contra las mujeres y en la 
educación de niños y niñas era una práctica cotidiana 
“normal” hasta comienzos de la década pasada. La violen-
cia doméstica acompañaba a los y las pobladores/as desde 
una etapa muy temprana de su vida, siendo internalizada a 
través de sus experiencias y transmitida a las siguientes ge-
neraciones. Padres y madres castigaban a sus hijos e hijas 
físicamente, muchas veces de manera dura y ante los ojos 
de vecinos y vecinas. De los hombres casados no solo se es-
peraba que se pusieran a prueba en la vida pública políti-
ca y en la vida laboral a través de un empleo que asegurara 
los ingresos familiares. También en su papel de esposos y 
padres tenían que probar que eran hombres de acción. Un 
presunto “mal comportamiento” de parte de la esposa po-
día ser motivo de violencia física. Además muchos hom-
bres, cuando habían tomado mucho alcohol, realizaban 
sus agresiones libremente en casa 19. Los niños y las niñas 
observaban esta violencia que sus padres les infligían a sus 
madres y repetían esta práctica cuando crecían, entre otras 
razones, porque nunca habían sido confrontados con me-
dios alternativos para la solución de problemas familiares. 
El tema de la violencia nunca se abordaba, ni en el colegio, 
ni por parte del personal del centro de salud local, ni por 
parte de los/las coordinadoress/as de los programas socia-
les del Estado (p.ej. Vaso de Leche, Club de Madres). 

Durante mucho tiempo, las mujeres toleraban actos vio-
lentos por parte de sus esposos. Solo cuando ésta se volvía 
extrema y las heridas ya no se podían ocultar ante los de-
más, incluso vecinos/as o amigos/as les aconsejaban a las 
afectadas que buscaran ayuda. En la población indígena 
en la región andina, la familia suele ser el primer contacto 
en caso de conflictos familiares, especialmente los padres, 
madres, hermanos y hermanas mayores o padrinos de ma-
trimonio. La idea es que estas personas tienen más expe-
riencia de vida y pueden intervenir en situaciones de vio-
lencia, conversando con las partes para aclarar el asunto y 
brindando buenos consejos. En caso de emergencia tam-

Capítulo V: El gusto Probar recetas de todo el m
undo: Experiencias y reflexiones

Anna Barrera Vivero, Doctora en 
Ciencias Políticas, recopiló la 
información para este artículo 
durante su investigación de campo 

en Ecuador, Perú y Bolivia (Octubre de 2011 
hasta Mayo 2012) que realizó en el contexto 
de su tesis de doctorado titulado “Promoting 
Change in Legally Plural Settings: Domestic 
Violence and Indigenous Women’s Quest for 
Justice in the Andes”. Anna Barrera Vivero es 
Investigadora Asociada del GIGA German 
Institute of Global and Area Studies y Colabo-
radora Científica en la Bucerius Law School en 
Hamburgo, Alemania. 



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
56

bién presionan al agresor, pero la magnitud de esta pre-
sión no es comparable con la presión que se genera en los 
juicios públicos de la Directiva o de la Asamblea Comunal. 
El éxito de estas conversaciones con integrantes de la fa-
milia depende mucho de la autoridad de las personas que 
intervienen, pero también de la –muchas veces no muy 
desarrollada– capacidad de razonamiento e introspección 
del agresor.

Cuando la conciliación del conflicto dentro de la familia 
no daba resultados, las mujeres enfrentaban un problema: 
mientras que las autoridades jurídicas indígenas (Directiva  
y Asamblea Comunal) intervenían en casos de robo, con-
flictos sobre terrenos o conflictos violentos entre vecinos/
as, no se sentían responsables por los “problemas familia-
res”. Si tomaban alguna acción, era la de referir a las afec-
tadas al teniente gobernador 20 aunque éste no estaba ca-
pacitado en el manejo de la violencia familiar y trataba de 
resolver problemas de violencia de la misma manera que 
si fuesen un conflicto: con la más rápida reconciliación 
posible, basada en la promesa del agresor de mejorar. Las 
expectativas de las mujeres de que alguien lograra que el 
hombre reflexionara sobre las consecuencias de su con-
ducta y le diera orientación a la pareja en cuanto al mane-
jo de este tipo de situaciones, no se cumplían. 

Si el hombre recaía a pesar de esta intervención, las afecta-
das tenían que dirigirse al juez de paz en la cercana capital 
distrital de Huancarani. En el Perú, el juez de paz es la ins-
tancia más baja del sistema jurídico estatal. Aparte de una 
conversación con el objetivo de aclarar la situación y de 
lograr que las partes lleguen a un acuerdo mutuo, el juez 
de paz no tenía otro recurso para resolver la situación de 
violencia y el sufrimiento de la víctima de manera adecua-
da. Y este recurso no tenía mucho efecto si los agresores 
no cedían. Si se trataba de violencia severa, el juez de paz 
tenía la obligación de referir el caso a la policía en Huan-
carani. Aquí se esperaba que las mujeres indígenas dieran 
su testimonio de manera fluida y en español, lo que pa-
ra muchas de ellas era un impedimento, ya que solo do-
minaban su propio idioma (quechua). El trato adecua-
do para las personas afectadas por violencia no era parte 
de la formación de los y las oficiales de policía. Por lo tan-
to, en muchos casos no conocían la legislación vigente y 
no cumplían con la norma según la cual las víctimas de la 
violencia debían someterse a un examen médico inmedia-
tamente después del acto violento denunciado para deter-
minar la magnitud exacta de la violencia. El resultado ser-
viría a la fiscalía y al juez para establecer la sanción. Pero 
por el contrario, los policías actuaban frecuentemente co-
mo mediadores de acuerdos extra-legales entre las partes. 
Con frecuencia se cometían actos de corrupción, y basta-
ba con que el agresor le regalara una gallina al/la oficial de 
policía a cargo del caso o le invitara a un buen restaurant 
en Huancarani. 

La última instancia posible era el Centro de Emergencia 
Mujer (CEM) en Cusco. Se trata de una institución estatal 
especializada en el tratamiento de la violencia psicológi-
ca, física y sexual, que ofrece a las afectadas por la violencia 

un primer punto de contacto con un equipo multidiscipli-
nario de abogados/as, psicólogos/as y trabajadores/as so-
ciales, que las acompañan y orientan en su camino por las 
distintas instancias legales. Sin embargo, la clientela prin-
cipal del CEM era la población de la ciudad de Cusco; de-
bido al problema de la considerable distancia entre Cha-
cabamba y el CEM, y a que la mayoría de las mujeres de 
Chacabamba ni siquiera sabía que esta institución existía 
así como al escaso financiamiento de esta institución. Aún 
12 años después de la fundación del CEM, su directora es-
tima que la población rural que acude al centro solo cons-
tituye un 20 % de su clientela. 

La idea de establecer una defensoría  
comunitaria

El cambio ocurrió en Chacabamba en el año 2002, cuando 
una colaboradora del Fondo de las Naciones Unidas para 
la Infancia (UNICEF) visitó la comunidad y les contó a los 
y las pobladores/as de un proyecto regional que se había 
iniciado en 1999 y apuntaba a un mejor acceso a la justi-
cia para mujeres, niños, niñas y adolescentes en los distri-
tos marginalizados de la ciudad de Cusco y las comuni-
dades rurales de la región. Con la ayuda de UNICEF y una 
ONG peruana (Instituto de Defensa Legal, IDL) se creó una 
red de defensorías comunitarias que crecía constantemen-
te. Personas elegidas por su comunidad para participar en 
la defensoría iban a ser capacitadas en el ámbito de los de-
rechos humanos y las posibilidades locales para exigir-
los. Luego se abriría una oficina en el pueblo en la cual las/
los futuras/os defensoras/es iban a asesorar a personas cu-
yos derechos habían sido violados y que buscaban aseso-
ría. La defensoría iba a enfocarse mayormente en niños y 
niñas, ya que sus derechos en cuanto a la integridad física, 
la educación, la alimentación y la obligación de los padres 
de cuidarlos/as muchas veces eran desatendidos. Al mis-
mo tiempo, iba a ser un punto de contacto para las vícti-
mas de violencia. Por lo general, la defensoría iba a tender 
un puente entre personas en busca de apoyo y consejos en 
el contexto de problemas legales por un lado, y las instan-
cias locales y estatales responsables del manejo de los dis-
tintos incidentes, por otro. 

La idea de una defensoría no es nueva, sino que tiene sus 
raíces en otros proyectos regionales que pretenden mejo-
rar el acceso a la justicia para grupos marginalizados de la 
población 21. A fines de los años 90, el recién creado Minis-
terio de la Mujer (PROMUDEH en ese entonces) adoptó es-
ta idea y estableció las primeras Defensorías Municipales 
del Niño/a y del Adolescente, DEMUNA) para poder prote-
ger y garantizar más eficazmente los derechos de niños y 
niñas. El hecho de que en muchos casos las personas afec-
tadas por violencia familiar no solo eran niños y niñas, si-
no también sus madres que los/as acompañaban, reque-
ría una ampliación de las áreas de acción de DEMUNA. Sin 
embargo, el Ministerio no pudo cubrir la gran demanda de 
este tipo de defensorías que surgieron en muchas regio-
nes del país. Esta situación generó la idea de UNICEF e IDL 
de promover la creación de defensorías comunitarias en 



57

tres departamentos particularmente afectados por pobre-
za y violencia (entre ellos el departamento de Cusco) y de 
acompañar su trabajo intensamente durante algunos años. 

En una asamblea comunitaria, la mayoría de pobladores/
as de Chacabamba se pronunció a favor de la construcción 
de una defensoría en su comunidad. El factor decisivo fue 
el hecho de que UNICEF respetara los procesos de toma 
de decisiones locales y subrayara que las autoridades lo-
cales siempre mantendrían la soberanía de decisión, tanto 
en la selección de los/las integrantes de la comunidad que 
se iban a capacitar para ser defensores/as, como en cuan-
to a la decisión de continuar o no la iniciativa y la manera 
en que continuaría. UNICEF aportaría los recursos para las 
capacitaciones. El trabajo en la defensoría iba a realizarse a 
título honorífico y la asesoría iba a ser gratuita. Era nece-
sario aclarar que la defensoría no iba a competir con ins-
tancias ya existentes en el pueblo, sobre todo porque és-
tas apenas trataban temas como los derechos de niños y 
niñas y la violencia familiar. Otro factor importante fue el 
hecho de que Chacabamba, hasta ese momento, no figura-
ba en el radar de los proyectos regionales de desarrollo. Y 
finalmente, el tema en sí mismo –los derechos humanos– 
también provocó la curiosidad de sus pobladores/as, por-
que la comunidad tenía muy pocos conocimientos en es-
te ámbito.

El método de trabajo de la defensoría  
comunitaria

Los y las primeros/as seis representantes elegidos/as de la 
comunidad –tanto hombres como mujeres– participaron 
en una serie de capacitaciones, la mayoría de las cuales tu-
vieron lugar en la capital provincial y la ciudad de Cusco, 
y en las cuales los y las futuros/as defensores/as se familia-
rizaron con temas como derechos humanos y derechos de 
grupos poblacionales específicos como niños, niñas y mu-
jeres. El lenguaje de las capacitaciones fue simple (cuan-
do era necesario también se ofrecía una traducción al que-
chua) y los cursos se orientaban a la realidad de vida de la 
población rural. Las y los participantes recibieron mate-
riales ilustrativos para llevarse a casa y profundizar en al-
gunos temas específicos. Se contrastaron los derechos que 
les corresponden a todas las personas independientemen-
te de su edad, género u otras características para poder lle-
var una vida digna, con los derechos diferenciados que les 
corresponden a hombres y mujeres, niños, niñas y adultos, 
respectivamente, en una comunidad. Este contraste pro-
vocó muchas reflexiones críticas entre los/las participan-
tes y reforzó su deseo de lograr cambios en su comunidad 
y sus familias. 

“Entonces he estado seis días ya en la capaci-
tación; en allí enteré sobre los derechos de las 
mujeres, de los niños, niñas, de los adolescentes. 
(...) Si, fue la primera vez que me enteré de eso 
(...). Fue como que estuve durmiendo, ¡y desperté! 
¡Abrí mis ojos! Yo también, yo misma fui maltra-

tada por mi esposo, totalmente maltratada! Y 
sufrí mucha violencia. Entonces cuando sabía de 
eso, ¡me puse a llorar!”. 
(entrevista a una defensora de Chacabamba, 
01 y 02/03/2012; la base de esta versión de su 
declaración es la traducción al alemán hecha 
por la autora). 

Una tarea de la defensoría comunitaria fue la difusión de 
estos nuevos conocimientos sobre derechos y la preven-
ción de futuras violaciones de los mismos. El equipo daba 
breves charlas ante la Asamblea Comunal, los distintos co-
mités comunales, los grupos de mujeres y sobre todo an-
te escolares. Entre adultos/as y entre las distintas genera-
ciones a menudo surgían discusiones, especialmente sobre 
la cuestión de la violencia en la vida familiar y las costum-
bres familiares. Pronto la nueva institución en Chacabam-
ba también atrajo la atención de las comunidades vecinas, 
las cuales invitaron al equipo a visitarlas para hablar sobre 
derechos y violencia y brindarles asesoría acerca de cómo 
ellas podrían crear sus propias defensorías. Con el fin de 
prevenir la violencia, los/las defensores/as también mante-
nían conversaciones periódicas con pobladores/as que en 
sus tiendas vendían fuertes bebidas alcohólicas. Con bue-
nos argumentos trataban de convencerles de que el alco-
hol, al fin y al cabo, daña la paz en la comunidad porque 
fomenta la agresión y la disputa.

Una segunda tarea fue la asesoría para integrantes de la 
comunidad en distintos conflictos y asuntos legales. En 
sus capacitaciones, los/las defensores/as han aprendido a 
escuchar a las personas sin actuar como jueces/zas, colo-
cándose por encima de los problemas de otra gente. Se-
gún el caso, mostraban maneras de resolver los incidentes, 
pero dejaban la decisión sobre pasos concretos a crite-
rio de las mismas personas que les habían consultado. Las 
conversaciones se llevaban sin prisa y en quechua, y des-
de el comienzo se subrayaba el hecho de que la defensoría 
era un espacio protegido en el que todas las informacio-
nes se trataban de manera confidencial. En el transcurso 
de los años, la defensoría fue confrontada con una varie-
dad de problemas, desde disputas matrimoniales, descui-
do de las obligaciones paternales, violencia contra niños, 
niñas y mujeres hasta casos de violación. Eran las mismas 
partes o sus familias las que acudían a la defensoría. Tam-
bién las demás autoridades locales terminaron refiriendo 
problemas familiares directamente a la defensoría. Algu-
nas veces, los/las defensores/as intervenían en situaciones 

Capítulo V: El gusto Probar recetas de todo el m
undo: Experiencias y reflexiones

Foto: © Anna Barrera



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
58

de violencia por iniciativa propia sin haber sido llamados/
as, porque consideraban que era su deber proteger a vícti-
mas indefensas. 

En el caso de problemas menores, el equipo de defensores/
as trataba de acompañar a las partes con buenos consejos. 
En la mayoría de los casos, no se trataba solamente de una 
conversación, ya que era muy importante para los defen-
sores/as acompañar críticamente la situación de las fami-
lias hasta que, desde su punto de vista, se hubiese logrado 
una mejora. Los casos difíciles de violencia física y sexual y 
aquellos que afectaban el bienestar de niños y niñas se de-
rivaban a las instancias estatales (DEMUNA, juez de paz, 
policía, fiscalía), previo consentimiento de los/las afecta-
dos/as; muchas veces, miembros de la Directiva Municipal 
brindaban apoyo en la investigación de situaciones en el 
lugar, el transporte para las los afectados/as o la vigilancia 
de los agresores. La tarea de los/las defensores/as no ter-
minaba con la derivación a la autoridad competente, sino 
que también consistía en acompañanar a las integrantes 
de la comunidad a todas las instancias y asegurarse de que 
los casos se trataran sin demora y sin corrupción. Sobre 
todo durante los primeros años de trabajo, los/las funcio-
narios/as públicos/as no entendían el papel de los/las de-
fensores/as y se sentían hostigados por estas personas que 
les observaban durante su trabajo y les recordaban los de-
rechos de los/las ciudadanos/as que buscaban protección 
y justicia. Pero la situación mejoró poco a poco. Un aspec-
to crucial en este contexto fue que UNICEF y el IDL repar-
tieran carnés a los/las defensores/as capacitados/as. Un se-
gundo aspecto fue la formación de una red de defensorías 
y la fundación de una instancia coordinadora en Cusco 
(Coordinadora Departamental de Defensorías Comunitarias 
del Cusco, CODECC) que se encargó de la incidencia polí-
tica y de organizar talleres sobre el tema de la violencia fa-
miliar y el papel de las defensorías para representantes del 
sistema jurídico estatal. No por último menos importante, 
se forjaron alianzas con actores de gran influencia como 
la Defensoría del Pueblo en Cusco (la defensoría regional de 
derechos humanos), la cual abogó por un mayor reconoci-
miento del trabajo de los/las defensores/as a través de sus 
propios canales de información, y a la cual los/las defenso-
res/as podían acudir en caso de dificultades con funciona-
rios del Estado. 

Resultados después de 10 años de existencia 
de la defensoría comunitaria en Chacabamba

Luego de diez años de existencia de la defensoría comuni-
taria en Chacabamba (2002-2012), uno puede resumir que 
el trabajo de la institución ha sido muy eficaz. Por un lado, 
el equipo de defensores/as, a través de su trabajo de infor-
mación y prevención, hizo una contribución muy impor-
tante al desarrollo de una conciencia de la injustica en-
tre muchos/as pobladores/as: la violencia familiar ya no se 
considera como algo “normal” o un “asunto familiar” en el 
que personas de afuera no debían inmiscuirse. El umbral 
de tolerancia en cuanto a actos de violencia se ha reduci-
do considerablemente, y las mujeres ahora están más dis-

puestas a denunciar la violencia. Además, muchas fami-
lias jóvenes han llegado a la conclusión de que los escasos 
ingresos familiares se invierten mejor en la educación de 
sus hijos e hijas que en la organización de ostentosas fies-
tas comunitarias 20. Por otro lado, con el establecimiento 
de la defensoría comunitaria también se creó una instan-
cia con presencia local que cuenta con los conocimientos 
jurídicos necesarios y a la cual se pueden dirigir los/las in-
tegrantes de la comunidad con confianza y sin que nada 
obstaculice su acceso. Gracias al manejo eficaz de numero-
sos conflictos, la defensoría se ha ganado el reconocimien-
to de la comunidad y de sus autoridades. La justificación 
de su existencia se ha confirmado cada vez que se eligie-
ron nuevos/as defensores/as o se reeligieron defensores/as 
antiguos/as en las asambleas comunales. También la coor-
dinación con otras instancias comunitarias funciona sin 
muchas dificultades. Además, el éxito de la defensoría se 
puede medir por el hecho de que en los últimos años ha 
tenido que intervenir en un número considerablemente 
menor de situaciones de violencia que antes.

El mérito de los/las defensores/as de Chacabamba es aún 
más notable si uno toma en cuenta que no todas de las 
ahora más de 66 defensorías en el departamento de Cusco, 
que se han reunido en CODECC, se han convertido en de-
fensores/as tan eficaces de los derechos de mujeres niños, 
niñas y adolescentes. Al iniciarse el proyecto, hubo comu-
nidades que no mostraron ningún interés en la creación 
de una defensoría. En otras comunidades que inauguraron 
una defensoría, en cambio, disminuyó la motivación de se-
guir trabajando en el equipo de defensores/as luego de de 
algunos años de trabajo efectivo.

Una de las características especiales de la defensoría en 
Chacabamba es su compromiso paciente, tenaz y proacti-
vo que tampoco se ha dejado perturbar por las críticas de 
actores/as resistentes al cambio. Algunos/as integrantes 
de la defensoría tenían o desarrollaron durante su traba-
jo cualidades de liderazgo. Ellos/as estuvieron dispuestos/
as a transmitir sus experiencias a otras comunidades y lue-
go asumieron un papel de coordinadores/as de defenso-
rías en el distrito. A pesar de que la presencia y el financia-
miento de parte de los/las fundadores/as externos/as del 
proyecto (UNICEF e IDL) fue disminuyendo, una defenso-
ra se capacitó en la recaudación de recursos financieros y 
luego incluso presentó varias solicitudes de financiamien-
to exitosas, en el contexto del presupuesto participativo 
del distrito, para garantizar un financiamiento continuo 

Foto: © Anna Barrera



59

de la participación de defensores/as del distrito en capaci-
taciones. En la difusión de sus causas, los/las defensores/
as también desarrollaron una gran diversidad de méto-
dos y un alto nivel de creatividad, por ejemplo con cancio-
nes escritas por ellos/as que hablan en quechua del sufri-
miento que causa la violencia. Y finalmente, después de un 
cierto escepticismo incial, los/las defensores/as obtuvie-
ron mucho apoyo en su compromiso de parte de sus pro-
pias familias.

Uno de los retos actuales de la defensoría de Chacabam-
ba es la búsqueda de colaboradores/as jóvenes. Algunos 
miembros de muchos años se han retirado del equipo de-
bido a obligaciones de otro tipo, y quienes quedan tam-
bién han expresado el deseo de pasar su trabajo a defenso-
res/as nuevos/as. Asimismo, el ciclo de proyectos del IDL 
en Cusco terminó a mediados del 2012, luego de que UNI-
CEF se retirara de la iniciativa algunos años antes. Sin em-
bargo, sigue habiendo una gran necesidad de acompaña-
miento personal, de asesoría metodológica y estratégica y 
de capacitación legal de los/las defensores/as antiguos/as y 
nuevos/as, y ésta, durante los años, ha fomentado la moti-
vación de los defensores/as que hacían este trabajo difícil, 
que consume mucho tiempo, y que se realiza de manera 
gratuita. Por lo tanto, la CODECC ha iniciado su búsque-
da de contrapartes para una cooperación y ha logrado que 
el fortalecimiento de las capacidades de las defensorías se 
incluyera en el Plan Regional para la Lucha contra la Vio-
lencia, entre otros. Cabe esperar que los y las responsa-
bles políticos/as, a pesar de los problemas financieros, ad-
ministrativos y legales que hasta la fecha han impedido la 
implementación del plan, encuentren caminos para pro-
mover el trabajo valioso de las defensorías comunitarias en 
la región de Cusco. 

Agradecimientos

Quiero agradecer a todos y todas los y las habitantes de 
Chacabamba por su hospitalidad y su disposición a ser en-
trevistados/as y de esta forma apoyar mi investigación. De 
igual manera agradezco a Martha Galarza, presidenta de la 
Coordinadora Departamental de Defensorías Comunitarias 

del Cusco (CODECC). Agradezco también a todo el equipo 
de ComVoMujer, cuyas colaboradoras en Ecuador, Perú y 
Bolivia me han acompañado, brindando informaciones y 
consejos. En el Perú, mi trabajo además fue facilitado con-
siderablemente por las conversaciones con Horst Schön-
bohm y Vladimir Pinto (GIZ), Rocío Franco, Roxana Verga-
ra, Cecilia Serpa, Yolinda Gallegos e Ignacia Cusihuaman 
(Instituto de Defensa Legal), Mirva Aranda y Eliana Rivera 
(Comisión Andina de Juristas) y Raquel Yrigoyen y sus co-
laboradoras del Instituto Internacional de Derecho y So-
ciedad y por las valiosas informaciones de todas estas per-
sonas.

Bibliografía relacionada

Cabrera Rodríguez, Zoila y Javier Díaz Lazo (2005): Defen-
sorías comunitarias: Una experiencia de liderazgo social 
sostenible. Lima: Instituto de Defensa Legal.

Coordinadora Departamental de Defensorías Comunita-
rias del Cusco (CODECC), con la asistencia técnica de Ro-
cío Franco y Elizabeth Haworth (2005): Hablan las Defen-
soras Comunitarias. Una justicia distinta para las mujeres. 
Lima: Instituto de Defensa Legal.

Equipo de Justicia de Paz y Comunitaria del Instituto de 
Defensa Legal (2005): Acceso a la Justicia en el mundo ru-
ral: ¿una agenda para construir? Lima: Instituto de Defen-
sa Legal.

Franco Valdivia, Rocío (2003): Defensorías: Una respuesta 
comunitaria a la violencia familiar. Lima: Instituto de De-
fensa Legal.

Gobierno Regional de Cusco, Gerencia de Desarrollo So-
cial: Programa Regional Contra la Violencia hacia las Mu-
jeres – “Allin Kawsay”– Cusco 2008 – 2010.

Gobierno Regional de Cusco, Gerencia de Desarrollo So-
cial, Comisión PRIO: Plan Regional de Igualdad de Opor-
tunidades para Mujeres y Hombres de Cusco 2009 – 2015.

Capítulo V: El gusto Probar recetas de todo el m
undo: Experiencias y reflexiones

Foto: © Anna Barrera



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
60

Notas

1	 El Servicio Civil para la Paz (ZFD) apoya proyectos para el manejo 
de conflictos sin violencia en todo el mundo. Envía expertos que 
asesoran a organizaciones contrapartes en el lugar. La GIZ es 
la única organización estatal que forma parte del consorcio del 
ZFD, en el cual se han reunido nueve organizaciones del ámbito 
de la política de desarrollo y de la paz. El consorcio del ZFD es un 
emprendimiento común del Estado y la sociedad civil, financiado 
y fomentado por el Ministerio Federal de Cooperación Econó-
mica y Desarrollo de Alemania (BMZ). Para más informaciones, 
consulte www.ziviler-friedensdienst.org.

2	 Para uma concepção intercultural dos direitos humanos. En: 
A gramática do tempo. Para uma nova cultura política. Porto: 
Afrontamento, 2006: p. 401-35.

3	 Véase: Büschges, Christian y Pfaff-Czarnecka, Johanna: Die Eth-
nisierung des Politischen. Identitätspolitiken in Lateinamerika, 
Asien und den USA. Campus Verlag, Frankfurt, New York, 2007.

4	 Para una explicación detallada de esta “brecha de género”, véase 
Meentzen, Angela, 2001: Estrategias de desarrollo culturalmente 
adecuadas para mujeres indígenas (versión preliminar). Banco 
Interamericano de Desarrollo BID, Washington.

5	 Véase: Spivak, Gayatri: Subaltern Talk, Interview with the Editors, 
1996. En: Landry, Donna/MacLean, Gerald (Hrsg.): The Spivak 
Reader. Routledge, New York, pp. 287-308; y Escárcega, Sylvia, 
2010: Authentic Strategic Essentialism. The Politics of Indige-
nousness at the United Nations. En: Cultural Dynamics 22, No. 1.

6	 Véase: Cumes, Aura: Multiculturalismo, género y feminismos: 
Mujeres diversas, luchas complejas. En: Pequeña, Andrea (ed.), 
Participación y políticas de mujeres indígenas en América Latina. 
FLACSO, Quito, 2009, pp. 29-52, p. 36.

7	 Véase: Fraser, Nancy: Rethinking Recognition. En: New Left Re-
view, no. 3, 2010., pp. 107-120.

8	 Cumes, 2009, p. 25.

9	 Véase cap.1.

10	 ONIC, Organización Nacional Indígena de Colombia: Mujeres 
Indígenas sabias y resistentes, Bogotá, 2012, p.35.

11	 Ibíd. p.88.

12	 Véase: Salazar Blanco, Giselle: La necesidad de una ley y regla-
mento de consulta con enfoque de género.En: Actualidad Mi-
nera, Boletín. CooperAcción, Lima, 2011.

13	 El programa Proindígena constató que es precisa la introducción 
de un sistema de monitoreo desagregado por géneros para poder 
determinar cuáles son los efectos específicos en mujeres indíge-
nas de las medidas diseñadas para fortalecer las organizaciones 
indígenas. 

14	 Nota de la redacción: En algunas ocasiones, los textos aluden a 
“conflictos” o “resolución de conflictos” como una categoría ge-
neral, en la cual se encontraría también incluidas las situaciones 
de violencia hacia las mujeres. Sin embargo, cuando hablamos de 
violencia hacia las mujeres, siempre debemos tomar en cuenta y 
nunca se debe perder de vista que hablamos sobre una situación 
desigual de poder. En ese sentido, la “resolución de conflictos” 
no puede ser neutral, sino que la intervención debe tomar en 
cuenta esta desigualdad.

15	 Nota de edición: El centro poblado Chacabamba se encuentra 
ubicado en el distrito de Huancarani, provincia de Paucartambo, 
departamento de Cusco.

16	 Las causas de la pobreza son, entre otras, el crecimiento de la po-
blación en combinación con una creciente escasez y parcelación 
de los terrenos ya muy pequeños de por sí, lo que resulta en que 
la agricultura tradicional de subsistencia ya no sea rentable. Por 
eso, sobre todo los miembros masculinos de las comunidades 
buscan otras fuentes de ingresos en la construcción, el trans-
porte, pero también en el sector minero fuera de la comunidad. 
Se trata muchas veces de relaciones laborales caracterizadas por 
la informalidad, bajos sueldos y períodos de empleo irregulares.

17	 Otros órganos comunales son los comités técnicos elegidos, que 
asumen responsabilidades especiales como la regulación del 
riego de las tierras de cultivo.

18	 Aparte, en Chacabamba también existe un representante local 
del Presidente de la República, el teniente gobernador, que en 
términos administrativos depende del Ministerio del Interior pe-
ruano y los gobiernos regionales y provinciales. Él también puede 
intervenir en caso de disputas menores entre miembros de una 
familia y vecinos.

19	 Esto ocurre a menudo en las fiestas de las comunidades, donde 
también se sirven bebidas con un alto contenido de alcohol.

20	 Véase: nota al pié 18.

21	 Por ejemplo, en Brasil, en la segunda mitad de los años 80, se 
fundaron los/las orientadores/as legales (centros de orientación 
legal) en zonas periurbanas empobrecidas de las ciudades gran-
des, para apoyar a los/las habitantes en su esfuerzo de exigir sus 
derechos garantizados por la Constitución.

22	 Aparte de la defensoría, también la iglesia evangélica contribuyó 
en cierto grado al cambio de actitud en el pueblo. Ha estado pre-
sente en la comunidad en estos años, donde ha luchado por la 
reducción del consumo de alcohol.



61

Desde un inicio, el programa regional ComVoMujer ha te-
nido en la mira el problema de la violencia contra las mu-
jeres. Habiendo sido creado para enfrentar la violencia 
contra mujeres indígenas, afroamericanas y rurales, el pro-
grama estableció que el ámbito institucional iba a ser uno 
de los enfoques de su trabajo preventivo: se concentraba 
en instituciones estatales y no estatales y tenía el objetivo 
de convencerlas de tomar en cuenta como una prioridad, 
las necesidades específicas de estas mujeres. 

Este enfoque fue elegido porque los cuatro países en los 
que trabaja el programa se caracterizaban por deficien-
cias en cuanto a medidas preventivas en la lucha contra la 
violencia hacia las mujeres. Esta publicación ha ilustrado 
que es especialmente en países con una extensa estructu-
ra rural que las mujeres están expuestas a un mayor ries-
go de violencia, ya que en las zonas rurales se observa un 
grado de discriminación de género y exclusión particular-
mente alto. 

Frente a esta situación, el programa inicialmente traba-
jó de manera más bien “intuitiva” y en base de un esquema 
de “acción – reflexión – acción”. Este legítimo método de 
trabajo, es presentado en este capítulo. Quedará a criterio 
de las y los actoras/es individuales y estatales dedicados a 
la problemática, la posibilidad de replicarlo. 

Precisamente por tratarse de un método provisional, y por 
ello imperfecto, queda demostrada la necesidad de gene-
rar mayores discusiones y debates. Respondiendo a esta 
demanda, ComVoMujer pretende ampliar el debate sobre 
el tema a través del desarrollo de estrategias comprehen-
sivas. Se trata de motivar a actores/as sociales (empresas, 
instituciones públicas, etc.), si es posible de todos los sec-
tores de la sociedad, a hacer un aporte efectivo y eficiente 
para que las mujeres puedan ejercer efectiva y plenamente 
su derecho a una vida libre de violencia. 

Estrategia regional

Son sobre todo este tipo de estrategias comprehensivas 
que hacen justicia al carácter multidimensional del pro-
blema de la violencia de género, pero aun así es necesario 
verificar constantemente su coherencia interna y su con-
tingencia. Es decir, que todos los componentes de la estra-
tegia tienen que estar alineados y, según las experiencias 
del programa, tienen que poner a prueba una y otra vez su 
aptitud sistémica: ¿El elemento es útil para el trabajo de 
prevención? ¿Es o sigue siendo un medio adecuado para la 
lucha contra la violencia hacia las mujeres en determina-
do contexto? 

Vale la pena mencionar que los elementos estratégicos 
presentados a continuación se describen por separado pa-
ra efectos de mayor claridad y para presentar una lista 
completa, pero en realidad estos componentes individua-
les son sumamente interdependientes e interrelacionados. 

También nos parece importante señalar que la aplicación 
de estos elementos en el trabajo in situ no pretende ser 
una “receta universal” y mucho menos un “modelo paso a 
paso”. Cualquier forma de adaptación o réplica de modelos 
y métodos tiene que tomar en cuenta el contexto en el que 
el método será validado o aplicado. Un resultado esen-
cial del análisis contextual realizado aquí, fue que se escu-
charan con mucha atención las voces de las mujeres, inde-
pendientemente de si eran o no afectadas por la violencia. 
Esto incluye también la disposición a escuchar sus deman-
das, sin importar las respectivas posiciones políticas o aca-
démicas de las personas que interactúan con ellas. Solo 
entonces se pueden y deben desarrollar políticas públicas 
culturalmente adecuadas y pertinentes para la prevención 
de la violencia de género, especialmente para las mujeres 
en zonas rurales.

Componentes de la estrategia

La perspectiva de las mujeres: El punto de partida son 
las propias voces de las mujeres. Tienen que ser escucha-
das, tienen que ser reconocidas. Solo así es posible cono-
cer sus necesidades específicas y desarrollar estrategias de 
acción basadas en ellas. Son sobre todo las mujeres lide-
resas que le dan visibilidad a esta voz, es decir, las repre-
sentantes locales que participan activamente en distintos 
tipos de organizaciones o asambleas. Puede tratarse de or-

Capítulo V: El gusto Probar recetas de todo el m
undo: Experiencias y reflexiones

Capítulo VI:  
El sexto sentido:  
La intuición 

Encontrar caminos  
para romper el silencio: 

Estrategias contra la violencia hacia  
mujeres indígenas, afroamericanas  
y rurales 

Foto: © David Florez, Perú



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
62

ganizaciones sociales, rondas campesinas (comités rurales 
de autodefensa), organizaciones de mujeres, ONGs, autori-
dades locales o municipales etc. En algunos casos, estas vo-
ces se complementaron con estudios, por ejemplo el estu-
dio “Aprendiendo a escuchar. Las buenas Prácticas contra la 
Violencia de Género e Áreas Rurales del Perú”, pero siempre 
con el objetivo claro de no sustituir o modificar los testi-
monios de las protagonistas.

Esta perspectiva que parte de las mismas mujeres es parti-
cularmente importante, porque son ellas las que están ex-
puestas en la vida real a la tensión entre el derecho a la 
igualdad y un relativismo cultural que tiende a estabilizar 
las estructuras patriarcales. La priorización de las deman-
das colectivas por sobre los derechos individuales es lo que 
ha llevado a una situación en la que el problema de la vio-
lencia contra mujeres indígenas termine siendo invisibili-
zada y, en algunos casos, hasta ocultada. Tratando de man-
tener un supuesto equilibrio (“uno tiene que considerar 
ambos lados de la medalla”), reclamos de igual importan-
cia fueron sometidos a una cierta jerarquía, y los derechos 
de las mujeres a menudo pasaban a un segundo plano. Es 
decir, que la mirada únicamente por el lado de la preserva-
ción de la tradición y la cultura resultó en enfoques que no 
necesariamente dieron una respuesta adecuada a las nece-
sidades de mujeres de carne y hueso.

Alianzas con actores y actoras locales en zonas rurales: 
Un componente estrechamente ligado al anterior es el de 
las alianzas estratégicas con hombres y, sobre todo, muje-
res líderes que destacaron por su participación activa en el 
desarrollo de buenas prácticas en la prevención de la vio-
lencia hacia las mujeres. Estas personas jugaron un papel 
muy importante en la asesoría de las medidas de ComVo-
Mujer. 

Se trata de grupos auto organizados de mujeres de las co-
munidades y regiones más variadas (de los cuatro países 
donde trabaja el programa) que comparten el objetivo de 
acabar con la violencia dirigida hacia ellas. En ocasiones, 
estas agrupaciones recibieron el apoyo de las organizacio-
nes de derechos de las mujeres o de derechos humanos. Es 
decir, que existe un colectivo de mujeres sensibilizadas, ca-
pacitadas y empoderadas que juegan un papel protagónico 
como agentes del cambio en sus respectivas regiones. Este 
compromiso fue facilitado por el hecho de que en muchas 
ocasiones se realizaron campañas de capacitación y sen-
sibilización para la prevención de la violencia. Un ejem-
plo es la Escuela de Formación Política de AMUME (Aso-
ciación de Mujeres Municipalistas del Ecuador). AMUME ya 
se había destacado por presentar al Parlamento un pro-
yecto de ley contra la violencia política que también afec-
ta a las mujeres (sobre todo en zonas remotas) elegidas a 
cargos públicos. Estas mujeres empoderadas y capacitadas, 
brindaron una asesoría calificada al Programa, para que las 
medidas tomen en cuenta sus necesidades específicas des-
de su propia perspectiva y en su respectivo contexto. 

En todo caso, se ha demostrado que realmente hay una re-

lación directamente proporcional entre, por un lado, la 
formación de alianzas con pares, en base a objetivos co-
munes claramente definidos (o su grado de integración en 
redes locales), y el éxito y la sostenibilidad de las medidas, 
por el otro. Para decirlo en pocas palabras: Mientras mayor 
sea el grado de integración y el número de alianzas, mayor 
será la oportunidad de lograr éxito y sostenibilidad. 

Reconocimiento del sistema de justicia originario y su 
coordinación con el sistema justicia ordinario: La justi-
cia originaria tiene ventajas innegables. Ofrece una cerca-
nía tanto geográfica como cultural y lingüística a la pobla-
ción indígena que la jurisdicción estatal no puede brindar. 
Este aspecto es de importancia crucial para la protección 
de mujeres en zonas rurales, considerando la accidentada 
geografía y la ausencia o debilidad del Estado en las regio-
nes más remotas de los países donde el programa trabaja: 
Perú, Ecuador, Bolivia y Paraguay. 

Sin embargo, tampoco se pueden negar los sesgos patriar-
cales de la justicia originaria y también de la justicia esta-
tal (véase capítulos anteriores). Un síntoma típico de esta 
situación es el menosprecio o, por lo menos, la minimiza-
ción de los derechos de las mujeres, especialmente el de-
recho a una vida libre de violencia. La violencia contra las 
mujeres sigue considerándose un problema privado que 
tiene que ser resuelto por “conciliación” o “mediación”. No 
obstante, gracias a su cercanía a la ciudadanía y el carác-
ter inmediato de sus acciones, la justicia originaria conti-
núa siendo un campo estratégico para el cambio cultural 
y la implementación de los derechos humanos. Por lo tan-
to, es necesaria una coordinación efectiva entre los dos sis-
temas de justicia. 

Éste es justamente el camino que ha elegido el progra-
ma ComVoMujer. Fue una imperiosa necesidad impulsar 
el diálogo entre ambos sistemas para llegar a acuerdos que 
buscaran acabar con la situación de impunidad para los 
casos de violencia contra mujeres. En Ecuador, se realizó 
un estudio de caso con el pueblo Saraguro que finalmen-
te resultó en un reglamento específico que regula las reac-
ciones o sanciones en casos de violencia contra mujeres, y 
que constituye un bello ejemplo de la coordinación entre 
jurisdicción estatal e indígena y un gran paso hacia la eli-
minación de la impunidad. 

Foto: © Chirapaq, Perú



63

Espacios de diálogo e intercambio: El diálogo cultural-
mente respetuoso y género-sensitivo fue otra herramien-
ta importante. Si se quiere lograr un intercambio entre ac-
tores/as relevantes, tienen que crearse los espacios para 
el diálogo, por ejemplo mediante rondas de debate. En un 
caso específico, se concretó un encuentro entre represen-
tantes de sectores estatales y no estatales que, en otras cir-
cunstancias, rara vez tienen la oportunidad de reunirse en 
una misma mesa. De esta manera, se generaron nuevas ex-
periencias y nuevos aprendizajes, surgieron nuevas pre-
guntas y se establecieron nuevos enfoques para enfrentar 
de manera innovadora el problema milenario de la violen-
cia contra las mujeres. Gracias a este diálogo, fue posible 
que se incorporaran en el Plan Regional contra la Violencia 
del gobierno regional de Ica/Perú medidas puntuales que 
las mujeres rurales diseñaron ellas mismas; por ejemplo, el 
reclamo de la disponibilidad de servicios específicos para 
mujeres también en zonas rurales, que hasta entonces se 
habían ofrecido sobre todo en las ciudades. Otra exigencia, 
expresada en Ecuador, fue que en un proyecto de ley con-
tra la discriminación de género, el acoso y la violencia po-
lítica, se incluyeran las experiencias acumuladas en Boli-
via con un proyecto de ley análogo que en ese momento 
se encontraba en su fase de aprobación. 

Responsabilidad compartida del Estado y la sociedad: 
Para que las medidas de prevención y lucha contra la vio-
lencia hacia las mujeres sean realmente sostenibles y efi-
caces, los distintos actores/as, tanto femeninos como mas-
culinos, tienen que “tirar de la misma cuerda”. Para ello, es 
indispensable el diálogo mencionado anteriormente, pero 
además debe haber un procedimiento concreto, coordina-
do e interinstitucional, que involucre a todos los sectores 
estatales y no estatales relacionados con el problema, por 
supuesto con la participación de las mujeres rurales. Solo 
esta interacción entre el Estado y la sociedad puede formar 
una base para la generación o adaptación de políticas pú-
blicas o medidas ya existentes, a las necesidades concretas 
de las mujeres rurales, expresadas por ellas mismas. En la 
mayoría de los casos, son las lideresas las que articulan es-
tas necesidades auténticamente. Un ejemplo es el acuerdo 
entre instituciones estatales y organizaciones de mujeres 
que se ha logrado en las provincias de Imbabura y Carchi. 
En el marco de este acuerdo, las autoridades regionales en-
cargaron a las mujeres afroecuatorianas que habían reco-
pilado datos básicos sobre la situación de la violencia en 

sus comunidades, que supervisen la aplicación y el cum-
plimiento de las normas para combatir la violencia.

Identificación de “buenas prácticas” como punto de par-
tida: En los cuatro países donde trabaja el proyecto, se 
contactó a las mujeres y actores/actoras claves en las zo-
nas rurales. Se les pedía que identificaran medidas que, se-
gún su parecer, eran útiles para la prevención y sanción de 
la violencia contra las mujeres o implicaban una atención 
adecuada frente a este problema. Además, identificaron 
buenas prácticas que facilitaran la coordinación entre los 
distintos sistemas de justicia (ordinario y originario) para 
el manejo de los casos de violencia hacia las mujeres. Con 
estas prácticas, se logra una mayor eficiencia de la justicia, 
lo que suele tener un impacto positivo en la prevención de 
nuevos actos violentos, pero sobre todo, la sintonía de los 
sistemas de justicia promueven una cultura de tolerancia 
cero que, finalmente, acaba con la impunidad.

Además, la implementación de buenas prácticas crea efec-
tos de sinergia o incrementa los impactos de las medidas. 
Si en las comunidades se valorizan las (buenas) prácticas 
cotidianas existentes, que no necesariamente eran recono-
cidas o apreciadas adecuadamente por el Estado, se gene-
ra una suerte de “mezcla” intercultural que todas las par-
tes consideran eficaz. En otras palabras, se trata de tomar 
en cuenta y convertir en un punto de partida algo que ya 
se practica en las redes de apoyo, aunque éstas sean de ín-
dole informal. En este caso se cumple el postulado meto-
dológico de que las estrategias a desarrollarse “partan de 
las mismas mujeres” en vez de estar “dirigidas hacia ellas”. 
Por ejemplo, las mujeres peruanas involucradas en la ela-
boración de un mapa de actores/as de los distintos siste-
mas jurídicos identificaron como buena práctica los casti-
gos físicos (sea cual sea la posición del/la lector/a desde un 
punto de vista occidental) impuestos a los agresores por la 
justicia originaria, y mencionaron el papel fundamental 
de las familias en la prevención de la violencia y en la deci-
sión de denunciar actos violentos ya perpetrados (sea cual 
sea la posición del/la lector/a desde una aproximación de 
género).

Fortalecimiento de capacidades: Un problema frecuente 
en todos los niveles de un país, sean instituciones guber-
namentales, la sociedad civil o el sector privado, es la insu-
ficiencia de capacidades que permitirían una prevención y 

Capítulo V: El gusto Probar recetas de todo el m
undo: Experiencias y reflexiones

Foto: © UII (Universidad Indígena Intercultural)Foto: © Rocío Rosero Garcés, Ecuador



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
64

una lucha adecuada contra la violencia hacia las mujeres. 
La razón es la naturalidad con la que se acepta la violencia 
y el alto nivel de tolerancia social e institucional frente a la 
violencia de género. 

Esta situación afecta a los representantes de ambos siste-
mas de justicia, funcionarias/os, el sector empresarial y to-
das las personas en general que se desarrollan en sistemas 
socioculturales caracterizados por la discriminación y la 
violencia hacia las mujeres. 

Por esta razón y porque insistimos en que los impulsos de-
ben partir de las propias protagonistas, un componente 
importante de la estrategia es el fortalecimiento de capa-
cidades. Un ejemplo es la anteriormente mencionada “Es-
cuela Política” de AMUME en Ecuador; esta Escuela y los 
materiales informativos desarrollados ahí representan una 
oferta de asesoría para las propias mujeres municipalistas. 
Otro ejemplo es el programa de capacitación virtual con 
FLACSO Argentina (Facultad Latinoamericana de Ciencias 
Sociales), donde se desarrollaron herramientas y recursos 
prácticos para el manejo del problema de la violencia con-
tra mujeres indígenas y rurales. Los productos finales de 
estas capacitaciones fueron proyectos concretos de pre-
vención y lucha contra la violencia. 

El fortalecimiento de capacidades también está dirigido a 
hombres líderes a nivel municipal para fomentar estilos de 
liderazgo más democráticos e integradores basados en un 
nuevo concepto de masculinidad.

Comprobar y documentar: En los cuatro países del pro-
yecto se ha recopilado y documentado información sobre 
casos de violencia contra las mujeres indígenas que mues-
tran de manera aterradora la situación desesperada de las 
afectadas en su búsqueda de justicia. Luchan contra pre-
juicios, estereotipos de género, la ignorancia, la misogi-
nia y actitudes machistas y, al final, tienen que conformar-
se con la impunidad de su agresor. Pero todo eso tiene que 
probarse con evidencias.

El aspecto más notable de las documentaciones o los estu-
dios mencionados es la manera en que se realizaron. Los 
hallazgos –datos, experiencias y hechos– no solo emergie-
ron de las narraciones de las mujeres, sino que fueron ma-

yormente las mismas mujeres que desde el inicio recolec-
taron los datos, determinaron el método correspondiente 
y analizaron los datos recopilados. Es esta situación, en la 
que se transforma el papel de “objeto” a “sujeto” del estu-
dio, a la que nos referimos cuando hablamos de realmen-
te tomar en cuenta las experiencias, “partiendo de las mis-
mas mujeres”. Ésta es una precondición para lograr que los 
estudios vayan más allá de lo puramente descriptivo y se 
conviertan en un tipo de manual para la prevención de la 
violencia, la protección de las mujeres, el trato con los sis-
temas de justicia, etc. 

En el contexto de la prevención de la violencia, gene-
rar evidencia sobre los costos financieros que la violencia 
contra las mujeres ocasiona al sector privado también ha 
probado ser un instrumento eficaz. Cuando se hace el cál-
culo de estos costos en empresas operando en zonas rura-
les o cuyos servicios están disponibles en zonas rurales, és-
tas comienzan a tomar medidas para prevenir la violencia 
y luchar contra ella. Esto ya ha ocurrido con la industria 
florícola y maderera en Ecuador y con empresas agroin-
dustriales en el Perú. 

Difusión de experiencias y conocimientos: Por último, 
también se han desarrollado recursos e instrumentos para 
la difusión y socialización de las experiencias de las muje-
res. Estos recursos son muy útiles para la réplica y adapta-
ción de iniciativas o medidas relevantes en la lucha con-
tra la violencia. Aquí hay que mencionar también el uso de 
canciones como forma de difusión de conocimientos y ge-
neradoras de consciencia en las comunidades, en las que 
la cultura oral tiene una importancia mucho mayor que la 
escrita.  
 
La radio sigue siendo el medio más efectivo en las zonas 
rurales, por lo tanto las cuñas radiales con mensajes cultu-
ralmente adecuados (que, para volver a subrayarlo, tienen 
que “partir de las mujeres”) en los respectivos idiomas lo-
cales, son un factor clave para alcanzar al público destina-
tario. Los mensajes de las cuñas radiales también pueden 
ser difundidos por altavoces en ferias o fiestas donde se re-
úne la población rural. Gigantografías en buses que llegan 
a las zonas rurales también son una buena manera de sen-
sibilizar a la población y de llevar campañas hasta las zo-
nas más remotas.

Fotos: © ComVoMujer Bolivia



65

Asimismo, se establecieron plataformas basadas en las 
nuevas tecnologías de comunicación y los medios masi-
vos. Son excelentes instrumentos para la capacitación y el 
intercambio virtual, sobre todo porque alcanzan, en gran-
des números, a las generaciones más jóvenes, lo que im-
plica un gran potencial para el cambio cultural. En gene-
ral, estas plataformas amplían el impacto del programa, 
ya que es más fácil difundir informaciones por esa vía y 
se abren espacios y canales para formular nuevas pregun-
tas e ideas. 

Enfoque preventivo: Se ha comprobado que en la lucha 
contra la violencia hacia las mujeres, las medidas preven-
tivas son las más eficaces en comparación con otras accio-
nes, por lo menos en cuanto a su relación costo-eficiencia. 
Hay que mencionar especialmente las medidas de preven-
ción primaria, porque a fin de cuentas, evitan que se co-
meta un acto violento y contribuyen a evitar grandes in-
versiones en servicios de atención que hay o habría que 
brindar a las mujeres que ya han sufrido violencia. 
 
Mientras más temprano se inicie el trabajo preventivo, 
más prometedor será. Por lo tanto, es recomendable el tra-
bajo de prevención en etapas muy tempranas, en la in-
fancia, sobre todo en el ámbito de la educación. En zonas 
rurales de Ecuador, Paraguay y Perú se han implementa-
do con éxito medidas educativas con niñas y niños entre 
6 y 9 años, tales como la “Ruta Participativa” o la “Campa-
ña Anita”.

A pesar del enfoque prometedor de la prevención prima-
ria, no hay que olvidar las medidas igualmente necesarias 
de prevención secundaria y terciaria. La primera incluye 
la atención inmediata y adecuada frente a la violencia cu-
yo propósito es evitar un círculo de violencia y prevenir 
nuevos incidentes o daños mayores, mientras que la últi-
ma es una prevención a largo plazo, asociada más bien con 
el castigo, las indemnizaciones, la rehabilitación y la pre-
vención de secuelas. Es innecesario subrayar que ambas 
son necesarias para impedir que los actos violentos se re-
pitan o incluso se agraven, así como que se genere un cli-
ma de impunidad.

No obstante, el enfoque principal del programa es la pre-
vención primaria con medidas para la educación, sensi-
bilización y capacitación también de mujeres y hombres, 
particularmente líderes de distintos tipos a nivel local, in-
cluyendo autoridades de la justicia originaria. A menudo 
estas personas se convierten en agentes del cambio en sus 
comunidades. Bajo la misma premisa también se ha traba-
jado con grupos de personas que toman decisiones en el 
sector estatal y el sector privado. 

Involucramiento de los hombres: Un asunto es involu-
crar a los hombres en las medidas educativas pero otro, 
completamente distinto, es pretender cambiar sus actitu-
des. Un requisito para conseguir este cambio y, con ello, 
una prevención exitosa es utilizar nuevos conceptos de 
masculinidades, que se alejen del concepto hegemónico 
asociado a “lo masculino”. Este enfoque de nuevas mascu-
linidades, ha formado parte integral de las capacitaciones 
dirigidas a los varones. 

Las actitudes que originan los actos violentos contra las 
mujeres, están tan profundamente arraigadas que, por lo 
general, solo ocupándose del tema por el resto de la vi-
da, se garantiza un cambio. Eso es exactamente lo que exi-
gieron los participantes de las diversas capacitaciones y 
medidas de sensibilización, teniendo en mente sus pro-
pias experiencias. En Paraguay, organizaciones de cam-
pesinas y mujeres rurales variaron sus estrategias de inci-
dencia política en el sentido de que también participen en 
ellas líderes hombres. Así, lograron que el tema de la vio-
lencia contra las mujeres formara parte de la agenda polí-
tica de las organizaciones y redes “mixtas”. Fue un éxito, ya 
que normalmente estos grupos mixtos son dominados por 
hombres, y los temas relacionados con las mujeres suelen 
pasarse por alto. Lo mismo ocurrió en el caso del Progra-
ma de Formación de Liderazgo comunitario de las rondas 
campesinas de Chililique Alto en Perú. Tanto hombres co-
mo mujeres se comprometieron a seguir trabajando por la 
prevención de la violencia contra las mujeres y a que este 
asunto sea una prioridad en sus actividades. Asimismo se 
expresó la intención de replicar las experiencias obtenidas 
en las capacitaciones con otras rondas.

Capítulo V
I: El sexto sentido: La intuición Encontrar cam

inos para rom
per el silencio 

Foto: © Endesa-Botrosa, EcuadorFoto: © ComVoMujer Perú



Co
n 

m
ás

 d
e 

ci
nc

o 
se

nt
id

os
: P

re
ve

nc
ió

n 
lu

ch
a 

co
nt

ra
 la

 v
io

le
nc

ia
 h

ac
ia

 m
uj

er
es

 in
dí

ge
na

s 
y 

af
ro

am
er

ic
an

as
 y

 m
uj

er
es

 e
n 

zo
na

s 
ru

ra
le

s
66

A modo de síntesis

ComVoMujer presenta esta metodología, porque opi-
na que incluyendo todos estos componentes individuales 
complementarios y la interconexión de sus elementos se 
generan efectos de sinergia y con ello se enriquecen las es-
trategias diseñadas para resolver los problemas en la lucha 
contra la violencia hacia mujeres en las zonas rurales. 

Como se ha mencionado anteriormente, este método no 
es una receta universal, no solo porque está lejos de ser un 
método finalizado (aún se encuentra en su fase de inicio y 
discusión), sino también porque cualquier práctica tiene 
que tomar en cuenta las respectivas particularidades con-
textuales, lo que obviamente resulta en una diferenciación 
y distintos matices de esta práctica, según el caso concreto. 
Pero el pilar o la columna vertebral en la que se apoya este 
procedimiento son y seguirán siendo las voces y los recla-
mos de las mismas mujeres. 

Reiteramos también que, para que una medida tenga éxi-
to, debe tener dos características básicas:

La primera es su enfoque integral. Un problema ya de por 
sí multidimensional como el de la violencia contra las mu-
jeres, que se presenta de manera aún más compleja en el 

caso de las mujeres rurales, debido a las diversas formas 
intersectadas de exclusión y discriminación, no puede ser 
atacado mediante una estrategia unidimensional. 

La segunda es que las intervenciones se realicen de forma 
inclusiva: por un lado, como también se ha enfatizado re-
petidamente, hay que escuchar las voces y los reclamos de 
las mujeres colocadas en situación de especial vulnerabili-
dad (justamente lo que no suele ocurrir) y por el otro lado, 
tienen que estar activamente involucrados todos los sec-
tores sociales, desde la aplicación de dos principios que se 
sobreponen el uno al otro: el principio de la igualdad de 
derechos, incluyendo el derecho a una vida libre de vio-
lencia, y el principio del respeto a las diferencias, es decir, 
las diferencias culturales, sociales y de género.

Desde esta aproximación, las diferencias no se conside-
ran un elemento que nos polariza o divide, sino como un 
aporte a la promoción de un discurso pluralista propio 
que proviene de las mismas mujeres y muestra soluciones 
efectivas y pertinentes frente al problema de la violencia 
dirigida hacia ellas, con el objetivo final de eliminar esta 
lacra. Esta tarea nos corresponde a todas las personas, por-
que solo asumiéndola crearemos sociedades más justas y 
más armoniosas, es decir, sociedades sanas y prósperas. 

Foto: © David Florez, PerúFoto: © UII (Universidad Indígena Intercultural) 



67
Capítulo V

I: El sexto sentido: La intuición Encontrar cam
inos para rom

per el silencio 



Publicado por: 
Deutsche Gesellschaft für 
Internationale Zusammenarbeit (GIZ) GmbH

Domicilios de la empresa 
Bonn y Eschborn, Alemania

Programa Regional “Combatir la Violencia  
contra las Mujeres en Latinoamérica” ComVoMujer

Bernardo Alcedo 150 
Edificio Peruval, Piso 4 
San Isidro, Lima 27, Perú 
T +51 1 442 1101 oder 442 0736 
F +51 1 442 2010

E comvomujer@giz.de 
I www.giz.de/peru

Lectora y correctora de estilo 
Cecilia Heraud

Diseño y diagramación  
Ira Olaleye, Eschborn, Alemania

Créditos fotográficos 
Título: ©Thomas J. Müller/SPDA 

Versión 
Julio 2014

La GIZ es responsable del contenido de la presente publicación.

Por encargo del 
Ministerio Federal de Cooperación Económica y Desarrollo (BMZ) de Alemania 
Unidad 316 América del Sur, Brasil


	Con más de cinco sentidos: Prevención y lucha contra la violencia hacia mujeres indígenas y afroamericanas y mujeres en zonas rurales
	Abreviaturas
	Contenido
	Prólogo
	Capítulo I: El oído Aprender a escuchar: Tensiones y debates
	1.1 Aprender a escuchar - Malas prácticas, buenas prácticas
	1.1.1 Situación inicial 
	1.1.2 “Malas prácticas” del Estado  
	1.1.3 “Malas prácticas” de la jurisdicción indígena-comunal
	1.1.4 Entre los sistemas judiciales: El debate sobre el “pluralismo jurídico” 
	1.1.5  “Buenas prácticas” de prevención:  Conseguir que las mujeres sean escuchadas 

	1.2  Las rondas campesinas de la comunidad de Chililique Alto y su programa de capacitación 
	1.3  Bolivia: “Bartolina Sisa” del Norte  Potosí consigue que se escuche a  las protagonistas de la prevención de la violencia hacia las mujeres 

	Capítulo II: La vista. Mirando cada árbol para lograr ver todo el bosque: La violencia contra las mujeres y la interseccionalidad
	mujeres y la interseccionalidad
	2.1 Mujeres afroamericanas: Contra los prejuicios y la discriminación múltiple  
	2.1.1 Ecuador: Visibilizando la violencia  
	2.1.2 Bolivia: Generando y fortaleciendo capacidades contra la violencia  

	2.2 Mujeres indígenas  
	2.2.1 Paraguay: Voces de dignidad - usar el arte para mostrar y superar la violencia 
	2.2.2 Ojos bien abiertos -  La violencia se hace visible 
	2.2.3 Mostrando los distintos árboles: Diálogo Regional “Voces de  Dignidad”  


	Capítulo III: El tacto. Sentirlas en carne propia: Las distintas formas de violencia contra las mujeres 
	3.1 Formas de violencia contra las mujeres 
	3.1.1 La violencia física 
	3.1.2 La violencia psicológica 
	3.1.3 La violencia sexual 
	3.1.4 La violencia económica 

	3.2 La violencia hacia mujeres indígenas 
	3.2.1 La violencia familiar 
	3.2.2 La violencia sexual en la comunidad y en el contexto de conflictos armados 
	3.2.3 La trata de personas y sus distintas formas  
	3.2.4 Las esterilizaciones forzosas 
	3.2.5 Las prácticas ambientales dañinas 
	3.2.6 La criminalización de las mujeres indígenas 

	3.3 Nuevos espacios, nueva violencia  
	3.3.1 La violencia política hacia mujeres electas en Ecuador  
	3.3.2 La violencia política contra mujeres en Bolivia: avances y retos  


	Capítulo IV: El olfato “Algo está podrido en Dinamarca”: El laberinto de  la impunidad 
	4.1 Avances y retrocesos en el acceso a la justicia 
	4.1.1 Mujeres indígenas en Bolivia, Ecuador y Perú: distintos países, la misma discriminación 
	4.1.2 Las causas de la violencia desde la perspectiva de las mujeres indígenas 
	4.1.3 El camino pedregoso de las mujeres indígenas en situaciones de violencia 
	4.1.4 Obstáculos para el acceso a la justicia 

	4.2 Barreras obstaculizan la sanción de feminicidios  

	Capítulo V: El gusto Probar recetas de todo el mundo: Experiencias y reflexiones 
	5.1 Guatemala: Romper el silencio -  Darles una voz a las mujeres  afectadas por la violencia sexual durante el conflicto armado 
	5.2 Honduras: Prevenir la violencia  con imaginación y provocación  
	5.3 La violencia hacia mujeres indígenas: Retos para la cooperación al desarrollo 
	5.4 Entre empoderamiento y valores tradicionales. Mediadoras comunitarias indígenas y violencia de
	género en Guatemala  
	5.5 Una iniciativa local con grandes efectos: La defensoría comunitaria de Chacabamba (Cusco, Perú)

	Capítulo VI:  El sexto sentido: La intuición. Encontrar caminos  para romper el silencio


